
सनातन प्रवाह 
वर्षा ऋतु अंक। श्रावण कृ ष्ण प्रतिपदा। ११ जुलाई २०२५। ₹ ५१

अंक - २

सनातन प्रवाह: भारतीय ज्ञान परंपरा की ओर एक सकारात्मक पहल



सनातन प्रवाह ट्रस्ट भारतीय आध्यात्मिक परंपराओं के  संरक्षण, पर्यावरणीय उत्तरदायित्व की भावना को प्रोत्साहित करने
तथा समाज के  समग्र कल्याण को बढ़ावा देने के  लिए निम्नलिखित प्रमुख उद्देश्यों के  साथ समर्पित है:

१) पूजा सामग्री का पर्यावरण-सम्मत प्रबंधन
ट्रस्ट प्रयुक्त पूजा सामग्री — जैसे फू ल, राख, प्रसाद एवं देवी-देवताओं की मूर्तियों — के  सम्मानपूर्वक संग्रह, संचालन और
पर्यावरण-अनुकू ल निपटान हेतु विशेष सुविधाएँ स्थापित करेगा। ये प्रयास सनातन धर्म की मर्यादाओं एवं पारिस्थितिक
नैतिक मूल्यों के  अनुरूप होंगे, ताकि कोई भी पवित्र अवशेष अपवित्रता या अपशिष्ट के  रूप में न फें का जाए। इसके  अंतर्गत
खाद निर्माण, कृ त्रिम विसर्जन टैंक, एवं पुनर्चक्रण जैसी विधियाँ अपनाई जाएँगी, जो प्रकृ ति और अध्यात्म दोनों का सम्मान
करती हैं।

२) योग एवं आयुर्वेद का संवर्धन
ट्रस्ट योग और आयुर्वेद — जो शारीरिक स्वास्थ्य, मानसिक स्पष्टता एवं आत्मिक उत्थान की वैज्ञानिक प्रणालियाँ हैं — के
प्रचार, शिक्षण एवं नियमित अभ्यास को प्रोत्साहित करेगा। इसके  लिए नियमित कक्षाओं, कार्यशालाओं तथा आत्मसाधना
शिविरों का आयोजन किया जाएगा, जिससे जनसामान्य इन्हें अपने जीवन का अभिन्न अंग बना सकें ।

३) पारंपरिक अनुष्ठानों और पंचांग परंपरा का पुनरुद्धार
भारतीय चंद्र पंचांग की वैज्ञानिकता एवं अध्यात्मिकता को जन-जन तक पहुँचाने हेतु ट्रस्ट पारंपरिक पर्वों, व्रतों एवं वैदिक
अनुष्ठानों के  प्रचार और पुनरुद्धार में संलग्न रहेगा। ऐसे शैक्षिक प्रयासों से लोग अपने दैनिक जीवन और पर्वों को प्रकृ ति की
ऋतुओं और ब्रह्मांडीय लय के  साथ समरस कर सकें , यही इस उद्देश्य की प्रेरणा है।

४) सांस्कृ तिक एवं स्वास्थ्य आधारित सार्वजनिक कार्यक्रमों का आयोजन
ट्रस्ट भारत की सांस्कृ तिक एवं आध्यात्मिक धरोहर को जनसाधारण तक पहुँचाने हेतु विविध सार्वजनिक आयोजनों — जैसे
आध्यात्मिक उत्सव, स्वास्थ्य शिविर, निःशुल्क कार्यशालाएँ और जनजागरूकता अभियान — का आयोजन करेगा, जिससे
प्राचीन ज्ञान हर आयु वर्ग के  लिए सुलभ और उपयोगी बन सके ।

५) दान, अंशदान एवं भेंट की स्वीकृ ति
ट्रस्ट भारत तथा विदेशों में स्थित व्यक्ति, संस्था, फर्म अथवा संगठन से धनराशि या वस्तु-रूप में दान, अंशदान या भेंट
स्वीकार कर सकता है। इन सभी संसाधनों का उपयोग विधिसम्मत रूप से और ट्रस्ट के  घोषित आध्यात्मिक एवं सेवा-प्रधान
उद्देश्यों की पूर्ति हेतु किया जाएगा।

६) सार्वजनिक धर्मार्थ स्वरूप
यह ट्रस्ट एक पूर्णतः सार्वजनिक  स्वरूप का संस्थान है, जिसकी स्थापना के वल समाज के  व्यापक हित और सेवा हेतु की
गई है। इसके  सभी कार्य और प्रयास जनकल्याण के  उद्देश्य से संचालित होंगे, न कि किसी व्यक्तिगत लाभ के  लिए।

“सनातन प्रवाह ट्रस्ट” के  उद्देश्य एवं लक्ष्य 

sanatanpravah.org

०२। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



श्रावण मास के  त्यौहार और उत्सव

संकष्टी चतुर्थी व्रत:           श्रावण, कृ ष्ण चतुर्थी (14 जुलाई, 2025)

कामिका एकादशी व्रत:    श्रावण, कृ ष्ण एकादशी (21 जुलाई, 2025)

पुत्रदा एकादशी व्रत:         श्रावण, शुक्ल एकादशी (05 अगस्त, 2025)

रक्षा बंधन:                        श्रावण, पूर्णिमा (09 अगस्त, 2025)

भाद्रपद माह के  त्यौहार और उत्सव

संकष्टी चतुर्थी व्रत:              भाद्रपद, कृ ष्ण चतुर्थी (12 अगस्त, 2025)

कृ ष्ण जन्माष्टमी:                भाद्रपद, कृ ष्ण अष्टमी (16 अगस्त, 2025)

अजा एडादशी व्रत:             भाद्रपद, कृ ष्ण एकादशी (19 अगस्त, 2025)

गणेश चतुर्थी:                      भाद्रपद, शुक्ल चतुर्थी (27 अगस्त, 2025)

परिवर्तिनी एकादशी व्रत:     भाद्रपद, शुक्ल एकादशी (03 सितंबर, 2025)

sanatanpravah.org

०३। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



sanatanpravah.org

1.वर्षा ऋतु और चातुर्मास –                                                             पृष्ठ 5

2.आयुर्वेद में चातुर्मास का महत्व –                                                    पृष्ठ 6

3.शास्त्रों की ओर लौटें: पूजा में पवित्रता अपनाएँ, प्लास्टिक नहीं –        पृष्ठ 9

4.अंतःचेतना की कुं जी: आत्म-जागरण की सरल राह –                      पृष्ठ 11

5.महाभारत की उत्पत्ति: अनुक्रमणिका पर्व की विवेचना –                  पृष्ठ 15

6.कामिका एकादशी: महत्व और विधि –                                          पृष्ठ 17

7.नक्षत्र ज्ञान: वैदिक खगोलशास्त्र की झलक –                                 पृष्ठ 19

8.चरक संहिता: प्राचीन चिकित्सा विज्ञान की नींव –                           पृष्ठ 22

9.श्रीमद्भागवत महापुराण: भक्ति और तत्वज्ञान –                              पृष्ठ 25

10.उपनिषदों का इतिहास –                                                            पृष्ठ 28

11.भारत में हृदय रोग: एक चिंतन –                                                  पृष्ठ 31

12.अवसाद को समझना: मन और मनोविज्ञान –                                 पृष्ठ 34

13.आत्मा का रहस्य: वैदिक दृष्टिकोण –                                            पृष्ठ 38

14.अटूट को तोड़ना: आध्यात्मिक सीमाओं से परे –                             पृष्ठ 41

अनुक्रमणिका

०४। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



वर्षा ऋतु और चातुर्मास: भारतीय संस्कृ ति में आध्यात्मिक  
और प्राकृ तिक सामंजस्य का प्रतीक 

भारत की सनातन संस्कृ ति में ऋतुओं का विशेष स्थान है। प्रत्येक ऋतु न के वल प्राकृ तिक परिवर्तन लाती है, बल्कि गहन
आध्यात्मिक और धार्मिक महत्व भी रखती है। वर्षा ऋतु का आगमन, जो हरियाली से धरती में प्राण फूं कती है, भक्ति और
आत्मनिरीक्षण का भी एक पवित्र समय है। हमें इस पावन ऋतु में सनातन प्रवाह का दूसरा अंक प्रस्तुत करते हुए अत्यंत
प्रसन्नता हो रही है।  

          पारंपरिक रूप से माना जाता है कि वर्षा ऋतु आषाढ़ मास के  शुक्ल पक्ष की एकादशी तिथि को मनाई जाने वाली
देवशयनी एकादशी से आरंभ होती है। इस दिन से चातुर्मास का आरंभ होता है, जो चार महीने का पवित्र काल है। ऐसा माना
जाता है कि इस दौरान भगवान विष्णु क्षीर सागर में शेषनाग पर सवार होकर योग निद्रा में लीन हो जाते हैं। इन महीनों के
दौरान, विवाह, गृहप्रवेश और मुंडन जैसे शुभ कार्य आमतौर पर नहीं किए जाते हैं। भक्त उपवास, व्रत कथाओं का पाठ,
विष्णु के  नामों का जाप और भक्ति गायन (भजन) में संलग्न होते हैं। 2025 में, देवशयनी एकादशी 6 जुलाई को और
देवउठनी एकादशी, जो चातुर्मास का अंत दर्शाती है, 2 नवंबर को होगी।  

          चातुर्मास आत्म-अनुशासन, आंतरिक चिंतन और आध्यात्मिक साधना का समय है। इस अवधि के  दौरान कई
महत्वपूर्ण त्यौहार मनाए जाते हैं, जो सांस्कृ तिक परंपराओं की ज्योति को प्रज्वलित रखते हैं। पहला प्रमुख त्यौहार गुरु
पूर्णिमा (21 जुलाई) है, जो गुरुओं की परंपरा और ज्ञान एवं आस्था की खोज का उत्सव मनाता है। इसके  बाद रक्षा बंधन (9
अगस्त), कृ ष्ण जन्माष्टमी (16 अगस्त), गणेश चतुर्थी (30 अगस्त), नवरात्रि और दशहरा (29 सितंबर से 7 अक्टूबर) और
दिवाली (28 अक्टूबर) आते हैं। यह त्यौहार 2 नवंबर को छठ पूजा के  साथ समाप्त होता है।  

          इनमें से प्रत्येक त्यौहार का गहरा आध्यात्मिक, सामाजिक और पर्यावरणीय महत्व है। चातुर्मास के वल अनुष्ठानिक
पूजा-अर्चना का ही समय नहीं है, बल्कि संयम, पवित्रता, स्वच्छता और सचेत जीवन जीने का भी समय है। आयुर्वेद के
अनुसार, यह ऋतु शरीर के  पाचन तंत्र के  लिए संवेदनशील होती है, इसलिए पारंपरिक रूप से उपवास और सात्विक आहार
का पालन किया जाता है।  

          सनातन प्रवाह के  इस विशेष अंक में, हम चातुर्मास के  महत्व, ऋतु परिवर्तनों के  प्रभाव, हमारे त्योहारों के  वैज्ञानिक
आधार, साथ ही योग और आयुर्वेद के  बारे में जानकारी प्रदान करने वाले कई लेख प्रस्तुत करते हैं। हमारा उद्देश्य पाठकों को
इन पवित्र महीनों के  दौरान अधिक अनुशासित, जागरूक और आध्यात्मिक रूप से समृद्ध जीवन जीने के  लिए प्रेरित करना
है।  

हमें आशा है कि यह अंक आपको आंतरिक शांति, प्रेरणा और भारत की शाश्वत परंपराओं के  साथ गहरा जुड़ाव प्रदान
करेगा। हम भक्ति और नवीनीकरण के  इस पवित्र मौसम में अपने सभी पाठकों का हार्दिक स्वागत करते हैं और आपके
स्वास्थ्य, सुख और सद्भाव की कामना करते हैं 

                                                                                                                                  मुख्य संपादक
                                                                                                                             “ सनातन प्रवाह ट्रस्ट”
 

sanatanpravah.org

०५। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



आयुर्वेद में चातुर्मास का महत्व 

आयुर्वेद, भारतीय चिकित्सा की प्राचीन प्रणाली, न के वल
रोगों के  उपचार पर बल्कि समग्र स्वास्थ्य, सामंजस्य और
संतुलित जीवन शैली के  संरक्षण पर भी ज़ोर देती है।
आयुर्वेद का एक प्रमुख सिद्धांत व्यक्ति की जीवनशैली,
आहार और व्यवहार को ऋतुओं की प्राकृ तिक लय के
अनुरूप ढालना है। इन ऋतुओं में, चातुर्मास—चार पवित्र
महीने—का विशेष महत्व है। यह अवधि शरीर, मन और
आत्मा के  सामंजस्य के  लिए अत्यंत उपयुक्त मानी जाती
है।  

चातुर्मास का अर्थ: 

चातुर्मास शब्द का शाब्दिक अर्थ है "चार महीने", जो हिंदू
चंद्र महीनों श्रावण, भाद्रपद, आश्विन और कार्तिक को
शामिल करते हुए उस अवधि को संदर्भित करता है। यह
समय मानसून और शुरुआती शरद ऋतुओं तक फै ला
होता है। धार्मिक मान्यता के  अनुसार, भगवान विष्णु इस
अवधि के  दौरान योग निद्रा (दिव्य निद्रा) में लीन हो जाते
हैं, क्षीर सागर में दिव्य शेषनाग पर विश्राम करते हैं, और
चार महीने बाद जागते हैं। 

आयुर्वेद में चातुर्मास का महत्व: 

आयुर्वेदिक दृष्टिकोण से, चातुर्मास मानव शरीर के  लिए
एक अत्यंत संवेदनशील और परिवर्तनकारी समय होता
है। मौसमी परिवर्तनों के  कारण, यदि आहार और
जीवनशैली का उचित प्रबंधन न किया जाए, तो विषाक्त
पदार्थों (वात, पित्त और कफ के  असंतुलन सहित) के
संचय का जोखिम बढ़ जाता है।यह अवधि विषहरण,
ऊर्जा पुनर्स्थापन और निवारक स्वास्थ्य देखभाल के  लिए
आदर्श है। आयुर्वेद सिखाता है कि चातुर्मास के  दौरान
सचेत आहार, अनुशासित दिनचर्या और योग एवं ध्यान के
अभ्यास से, व्यक्ति रोग प्रतिरोधक क्षमता को मजबूत कर
सकता है और दीर्घकालिक बीमारियों से बच सकता है। 

आयुर्वेद में चातुर्मास का वैज्ञानिक आधार: 
चातुर्मास के  दौरान होने वाला मौसमी परिवर्तन वैज्ञानिक
रूप से महत्वपूर्ण है। मानसून के  दौरान बढ़ी हुई आर्द्रता
और ठंडा वातावरण पाचन क्रिया को कमजोर कर देता है
और भोजन व वायु के  दूषित होने का कारण बन सकता
है। इस दौरान निष्क्रिय व्यवहार और अनियमित खान-
पान शरीर में विषाक्त पदार्थों (अमा) के  निर्माण में
योगदान करते हैं, जिससे विभिन्न बीमारियाँ होती हैं।
आयुर्वेद इस मौसम में शरीर की प्राकृ तिक सफाई प्रणाली
को सहारा देने के  लिए उपवास, विषहरण और आत्म-
संयम की सलाह देता है। ये अभ्यास शरीर के  तापमान को
नियंत्रित करने, पाचन शक्ति (अग्नि) को बनाए रखने और
रोग प्रतिरोधक क्षमता को बढ़ाने में मदद करते हैं। 

चातुर्मास के  दौरान आहार संबंधी नियम: 
हल्का, गर्म और आसानी से पचने वाला भोजन करें। 
कड़वे, कसैले, मीठे  और हल्के  तीखे स्वाद वाले
भोजन को प्राथमिकता दें। 
तले हुए, ज़्यादा मसालेदार, तैलीय और ज़्यादा मीठे
व्यंजनों से बचें। 
हरी सब्ज़ियाँ (श्रावण को छोड़कर), दालें, जौ, गेहूँ,
गाजर, मूली और शकरकं द शामिल करें। 
संतुलित मीठे -खट्टे स्वाद वाले फल आदर्श होते हैं। 
हल्दी वाला गर्म दूध, हर्बल चाय और अदरक जैसे
मसालों की सलाह दी जाती है। 

sanatanpravah.org

०६। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



चातुर्मास के  दौरान जल और वायु स्वच्छता:  

अधिक नमी के  कारण, कफ दोष जमा हो सकता है।

शुष्क, स्वच्छ और हवादार वातावरण बनाए रखें। 

सुनिश्चित करें कि पानी शुद्ध और ताज़ा हो, क्योंकि

इस दौरान जलजनित बीमारियाँ ज़्यादा होती हैं। 

चातुर्मास के  दौरान आयुर्वेदिक उपाय : 

त्रिकटु, अश्वगंधा, तुलसी, अदरक, हल्दी और

आंवला जैसी जड़ी-बूटियाँ शरीर के  दोषों को दूर

करने और संतुलित करने में मदद करती हैं। 

व्यक्तिगत शारीरिक संरचना (प्रकृ ति) के  आधार पर

आयुर्वेदिक योगों को शामिल करें। 

चातुर्मास के  दौरान निषिद्ध वस्तुएँ: 

मांसाहारी भोजन, तले हुए और मसालेदार व्यंजन,

अत्यधिक मिठाइयाँ, कोल्ड ड्रिंक और आइसक्रीम से बचें। 

उपवास और पंचकर्म: 

यह पंचकर्म जैसी आयुर्वेदिक डिटॉक्स थेरेपी के  लिए एक

आदर्श समय है, जो शरीर से विषाक्त पदार्थों को साफ

करती हैं और आंतरिक प्रणालियों को फिर से जीवंत

करती हैं। सही तरीके  से किया गया उपवास पाचन में

सुधार करता है, ऊर्जा बढ़ाता है और मानसिक स्पष्टता को

बढ़ाता है। ये अभ्यास शरीर को प्राकृ तिक लय के  साथ

संरेखित करते हैं और रोग प्रतिरोधक क्षमता बढ़ाते हैं। 

चातुर्मास और दोष: 

आयुर्वेद तीन दोषों - वात, पित्त और कफ - को संतुलित

करने पर जोर देता है। चातुर्मास के  दौरान कफ बढ़ने की

प्रवृत्ति होती है, जिससे भारीपन, सुस्ती और श्वसन संबंधी

समस्याएं हो सकती हैं। शुष्क और हवादार परिस्थितियों

में वात बढ़ सकता है, जिससे बेचैनी, अनिद्रा और जोड़ों

की समस्याएं हो सकती हैं। 

दोष संतुलन बनाए रखने और समग्र स्वास्थ्य को बढ़ावा

देने के  लिए उचित नींद, जलयोजन, गर्म और हल्का

भोजन और शांत दिनचर्या आवश्यक हैं। 

चातुर्मास के  आध्यात्मिक और मानसिक आयाम: 

आयुर्वेद न के वल एक भौतिक विज्ञान है, बल्कि एक

आध्यात्मिक और मनोवैज्ञानिक प्रणाली भी है। चातुर्मास

आंतरिक शुद्धि, चिंतन और परिवर्तन का काल है। यह

निम्नलिखित के  नियमित अभ्यास को प्रोत्साहित करता

है: 

 ध्यान 

प्राणायाम (श्वास नियंत्रण) 

योग और स्वाध्याय 

ये अभ्यास मन को शांत करने, तनाव कम करने और

सकारात्मक प्राण (ऊर्जा) उत्पन्न करने में मदद करते हैं।

यह आत्मा से फिर से जुड़ने, अपने विचारों और कार्यों का

परीक्षण करने और धर्म (धार्मिक जीवन) के  साथ जुड़ने

का एक पवित्र समय है। शास्त्र इस अवधि के  दौरान

आध्यात्मिक जागरूकता बढ़ाने और जीवन के  वास्तविक

उद्देश्य को समझने के  लिए शांत, शांतिपूर्ण और धैर्यवान

मन बनाए रखने की सलाह देते हैं। 

प्रतिरक्षा और चातुर्मास का समापन:  

आयुर्वेद का मानना है कि जो लोग चातुर्मास के  दौरान

उचित ऋतुचर्या का पालन करते हैं—आहार, दैनिक

अनुशासन और योगाभ्यास के  माध्यम से—उनकी रोग

प्रतिरोधक क्षमता और जीवन शक्ति में उल्लेखनीय वृद्धि

होती है। यह न के वल मौसमी और दीर्घकालिक बीमारियों

से बचाता है, बल्कि दीर्घकालिक स्वास्थ्य और सद्भाव भी

सुनिश्चित करता है। यह पवित्र ऋतु शरीर को शुद्ध करने,

ऊर्जा संरक्षण करने और स्वयं और प्रकृ ति के  बीच एक

गहरा संबंध विकसित करने का एक दिव्य अवसर प्रदान

करती है। 

sanatanpravah.org

०७। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



शास्त्रों की ओर लौटें: पूजा में प्लास्टिक नहीं, पवित्रता चुनें 

          सनातन धर्म में, पूजा का हर पहलू भावनाओं,
परंपराओं और वेदों के  ज्ञान में गहराई से निहित है। अग्नि
पुराण, विष्णु धर्मसूत्र, नारद पुराण और स्कं द पुराण जैसे
शास्त्र स्पष्ट रूप से निर्देश देते हैं कि के वल प्राकृ तिक
सामग्रियों जैसे पत्थर, मिट्टी, धातु, लकड़ी या रत्नों से बनी
मूर्तियाँ ही पूजा के  लिए उपयुक्त हैं। यह के वल एक परंपरा
नहीं है—यह प्रकृ ति और ईश्वर दोनों के  प्रति श्रद्धा की
अभिव्यक्ति है।अग्नि पुराण मूर्तियों के  निर्माण के  बारे में
विस्तृत दिशानिर्देश प्रदान करता है, जिसमें मिट्टी, पत्थर,
धातु, लकड़ी या रत्नों जैसी शुद्ध (शुद्ध) सामग्रियों के
उपयोग पर ज़ोर दिया गया है। इन सामग्रियों को सात्विक
(शुद्ध), प्राकृ तिक और पाँच तत्वों (पंच महाभूतों) से
निर्मित माना जाता है। ये न के वल आध्यात्मिक रूप से
लाभकारी हैं, बल्कि पर्यावरण के  अनुकू ल भी हैं।विष्णु
धर्मसूत्र और नारद पुराण इस बात पर ज़ोर देते हैं कि
के वल शास्त्रीय निर्देशों के  अनुसार बनाई गई मूर्तियाँ ही
पूजा के  योग्य हैं। प्लास्टिक, रबर, रेज़िन और थर्मोकोल
जैसी सामग्री इन ग्रंथों में अनुपस्थित हैं, क्योंकि इन्हें
अशुद्ध, कृ त्रिम और प्रकृ ति के  विरुद्ध माना जाता है।
भारत का धार्मिक और सांस्कृ तिक आधार आत्मनिर्भरता,
पारिस्थितिक सद्भाव और पवित्रता के  सिद्धांतों पर टिका
है।        
दुर्भाग्यवश, चीन जैसे देशों से आयातित कई मूर्तियाँ
प्लास्टिक और रासायनिक रेज़िन जैसे कृ त्रिम पदार्थों से
बनी होती हैं। 

 ये न के वल हमारे पवित्र ग्रंथों के  विरुद्ध हैं, बल्कि
पर्यावरण के  लिए भी गंभीर खतरा पैदा करती हैं।
प्लास्टिक और सिंथेटिक रेज़िन जैव-निम्नीकरणीय नहीं
होते, और विसर्जन के  बाद, ये नदियों, झीलों और समुद्रों
में तैरते रहते हैं—जिससे देवता का अनादर होता है और
पवित्र जल प्रदूषित होता है। प्लास्टिक की मूर्तियों का
विसर्जन न के वल एक आध्यात्मिक कु कर्म है; बल्कि यह
पारिस्थितिक संतुलन पर सीधा प्रहार है। हमारी नदियाँ—
गंगा, यमुना और अन्य—के वल जल निकाय नहीं हैं;
हमारी सांस्कृ तिक विरासत में इन्हें दिव्य माताओं के  रूप
में पूजा जाता है। इन्हें कृ त्रिम सामग्रियों से प्रदूषित करना
इस पवित्र रिश्ते का अपमान है।

अनुष्ठान अपशिष्ट की छिपी हुई लागत: 

भारतीय बागवानी बोर्ड और अखिल भारतीय पुष्प
विक्रे ता संघ के  अनुमानों के  अनुसार, भारत में प्रतिदिन
2,000 से 4,000 टन फू लों की खपत होती है, जो कु ल
मिलाकर लगभग 60,000 से 1,20,000 टन प्रति माह है।
त्योहारों के  दौरान, यह खपत दोगुनी हो सकती है। 2021
में, भारत में पूजा, मंदिर सजावट और धार्मिक आयोजनों
से संबंधित उत्पादों का कु ल बाजार लगभग 30 अरब
डॉलर (₹2.5 लाख करोड़) का था। व्यापक उद्योग—
जिसमें प्लास्टिक की मूर्तियाँ भी शामिल हैं, मूर्ति निर्माण
—ने 2024 में 17.94 बिलियन डॉलर का राजस्व अर्जित
किया, जिसके  2033 तक बढ़कर 33.46 बिलियन डॉलर
होने का अनुमान है। अनुमान है कि धार्मिक वस्तुओं के
बाजार में मूर्तियों का हिस्सा लगभग 20% (₹50,000
करोड़ या लगभग 6 बिलियन डॉलर) है, और इनमें से 60-
70% मूर्तियाँ प्लास्टिक या रेज़िन से बनी होती हैं। इस
प्रकार भारत में प्लास्टिक आधारित धार्मिक मूर्तियों का
वार्षिक बाजार ₹30,000-35,000 करोड़ (3-4 बिलियन
अमेरिकी डॉलर) हो जाता है। 

sanatanpravah.org

०८। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



प्लास्टिक की मूर्तियाँ बड़े पैमाने पर उत्पादित, सस्ती और

देखने में आकर्षक होती हैं, यही कारण है कि इनका

व्यापक रूप से उपयोग किया जाता है। इसके  विपरीत,

मिट्टी या लकड़ी से बनी मूर्तियाँ पारंपरिक और

आध्यात्मिक होती हैं, लेकिन इन्हें बनाना अधिक महंगा

और समय लेने वाला होता है। 

पवित्रता और स्थायित्व एक साथ:  

अनुष्ठानों के  दौरान इस्तेमाल होने वाले फू ल, कपड़े, तेल

के  दीपक, राख और हवन सामग्री जैसी चीज़ें अक्सर

नदियों में फें क दी जाती हैं, जिससे पर्यावरण को काफ़ी

नुकसान होता है। फू लों को शुद्ध भाव से अर्पित किया

जाना चाहिए और उनका निपटान भी सम्मानपूर्वक किया

जाना चाहिए। जब रासायनिक उपचारित या कीटनाशक

युक्त फू ल नदियों में फें के  जाते हैं, तो वे न के वल जलीय

पारिस्थितिकी तंत्र को नुकसान पहुँचाते हैं, बल्कि शास्त्रीय

मर्यादा का भी उल्लंघन करते हैं। देवी भागवत पुराण और

स्कं द पुराण में स्पष्ट रूप से कहा गया है कि पूजा में के वल

प्राण-प्रतिष्ठा मूर्तियों का ही उपयोग किया जाना चाहिए।

मुद्रित तस्वीरें, जो अक्सर प्लास्टिक, सिंथेटिक रंगों और

काँच से बनी होती हैं, आध्यात्मिक ऊर्जा नहीं रखतीं और

टूटने पर अनादरपूर्वक फें क दी जाती हैं—जो देवता का

अपमान है। ऐसे समय में जब उपभोक्तावाद और

व्यावसायीकरण के  कारण सिंथेटिक, गैर-शास्त्रीय मूर्तियों

का उपयोग बढ़ गया है, सनातन प्रवाह ट्रस्ट जैसे संगठन

प्रकाश की किरण बनकर चमक रहे हैं।  

सनातन प्रवाह ट्रस्ट का मिशन: 

यह ट्रस्ट धार्मिक अनुष्ठानों में श्रद्धा, जागरूकता और

पर्यावरणीय उत्तरदायित्व को बढ़ावा देने के  लिए समर्पित

है। इसका उद्देश्य निम्नलिखित सेवाओं के  माध्यम से पूजा

की गरिमा को पुनर्स्थापित करना और पर्यावरण की रक्षा

करना है: 

खंडित/पुरानी मूर्तियों का वैदिक विसर्जन 

रासायनिक रूप से उपचारित फू लों का जैविक

निपटान 

पूजा सामग्री का उचित संग्रह और प्रबंधन 

पर्यावरण के  प्रति जागरूक पूजा पर जन

जागरूकता अभियान 

सच्ची भक्ति के वल आरती करने में ही नहीं है, बल्कि यह

सुनिश्चित करने में भी है कि हम जो कु छ भी उपयोग करते

हैं वह शुद्ध, शास्त्रीय रूप से मान्य और पर्यावरण की दृष्टि

से सुरक्षित हो। 

आध्यात्मिक रूप से कार्य करने का आह्वान:  

इस लेख का संदेश के वल एक चेतावनी नहीं है—यह एक

पवित्र निमंत्रण है:  

अशुद्ध और हानिकारक कृ त्रिम मूर्तियों का त्याग करें 

शास्त्रों द्वारा अनुमोदित शुद्ध सामग्रियों को अपनाएँ 

सनातन प्रवाह ट्रस्ट जैसी संस्थाओं का समर्थन और

सहयोग करें 

अपने समुदाय में जागरूकता फै लाएँ 

आइए हम अपने धर्मग्रंथों की ओर लौटें, प्रकृ ति के  प्रति

अपनी ज़िम्मेदारियों को फिर से जागृत करें और अपनी

पूजा की पवित्रता को पुनः स्थापित करें। पवित्रता चुनें।

धर्म चुनें। प्रकृ ति चुनें। 

sanatanpravah.org

०९। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



नाद बिन्दोपनिषद प्राचीन भारतीय ग्रंथों के  विशाल संग्रह,

जिसे उपनिषद कहा जाता है, से एक छोटा लेकिन अत्यंत

गहन ग्रंथ है। इसे हमारे मन और वास्तविकता की प्रकृ ति

की एक अनूठी यात्रा के  लिए एक विशेष मानचित्र के  रूप

में सोचें। इसे अक्सर योग उपनिषदों की श्रेणी में रखा

जाता है क्योंकि इसका मुख्य ध्यान नाद योग पर है, जो

एक विशेष प्रकार की आंतरिक ध्वनि को सुनने पर कें द्रित

एक आध्यात्मिक अभ्यास है।  

           यह   प्राचीन   ग्रंथ   इस   बात   पर   गहराई   से   

विचार   करता   है   कि   हमारा   मन   कै से   काम   

करता   है ,  ब्रह्मांड   वास्तव   में   किससे   बना   है ,  

और   आध्यात्मिक   मुक्ति   पाने   का   अंतिम   मार्ग   

क्या   है ।  इसकी   मूल   शिक्षा   अनाहत   नाद   के    

अनुशासित   आंतरिक   श्रवण   के    बारे   में   है  -  एक   

ऐसी   ध्वनि   जो  " अप्रभावित "  होती   है   या   बिना   

किसी   भौतिक   प्रभाव   के    उत्पन्न   होती   है ।  

हालाँकि   यह   ग्रंथ   स्वयं   छोटा   लग   सकता   है ,  

लेकिन   इसकी   शिक्षाएँ   अविश्वसनीय   रूप   से   

समृद्ध   और   अर्थपूर्ण   हैं ।  

यह आध्यात्मिक साधकों को हमारी इंद्रियों और रोज़मर्रा

के  विचारों की सामान्य सीमाओं से परे जाने के  लिए एक

परिष्कृ त , फिर भी व्यावहारिक , मार्गदर्शन प्रदान करता

है । 

अनाहत नाद से आत्मजागृति तक: नाद बिन्दूपनिषद की रहस्यमयी ध्वनि यात्रा

यह उन्हें शुद्ध , स्पष्ट जागरूकता की अवस्था की ओर ले

जाता है , जहाँ नाद ( आंतरिक ध्वनि ) और बिंदु (

आंतरिक प्रकाश या चेतना का कें द्रीय बिंदु ) एक गहन

मिलन में एक साथ आते हैं ।

ब्रह्मांड को कं पन के  रूप में समझना:  

अपने मूल में, नाद बिन्दोपनिषद आंतरिक परिवर्तन के

लिए एक मार्गदर्शक की तरह है। यह सुझाव देता है कि

यदि हम बारीकी से देखें, तो हम अपने दैनिक अनुभवों

और बेचैन विचारों को आध्यात्मिक समझ के  शुद्ध सोने में

बदल सकते हैं। उपनिषद एक शक्तिशाली विचार प्रस्तुत

करता है: संपूर्ण ब्रह्मांड, अपने सबसे बुनियादी स्तर पर,

कं पन से बना है। 

अपने आस-पास की हर चीज़ की कल्पना करें, अपने पैरों

के  नीचे की ठोस ज़मीन से लेकर अपने मन में किसी

विचार की धीमी फु सफु साहट तक, मानो वह कं पन का

एक रूप है। सब कु छ, मूलतः, ध्वनि की ही अभिव्यक्ति

है। यह आदिम, मौलिक ध्वनि, जिसका न कभी जन्म

हुआ और न कभी मृत्यु होगी, उसे ही ग्रंथ 'अनाहत नाद'

कहते हैं। यह समझना ज़रूरी है कि यह उन ध्वनियों जैसी

नहीं है जिन्हें हम अपने कानों से सुनते हैं - वे ध्वनियाँ जो

तब उत्पन्न होती हैं जब वस्तुएँ आपस में रगड़ खाती हैं,

एक-दूसरे से टकराती हैं, या किसी ऐसे तरीके  से कं पन

करती हैं जिसे हम पहचान सकते हैं। 

sanatanpravah.org

१०। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



इसके  बजाय, अनाहत नाद अस्तित्व की एक गहरी,

निरंतर गुनगुनाहट की तरह है, जो हमेशा मौजूद रहती है,

हर जीवित प्राणी और वास्तव में, ब्रह्मांड के  प्रत्येक

परमाणु के  मूल में गूंजती रहती है। उपनिषद सिखाते हैं

कि इस आंतरिक ध्वनि से जुड़ना सीखकर, हम अपनी

चेतना के  सामान्य प्रवाह को उलट सकते हैं। सामान्यतः,

हमारा मन हमारी इंद्रियों द्वारा बाहर की ओर खींचा जाता

है, जो लगातार बाहरी दुनिया से जुड़ा रहता है - जो हम

देखते हैं, सुनते हैं, चखते हैं, स्पर्श करते हैं और सूंघते हैं।

नाद योग, अनाहत नाद को सुनने के  अभ्यास के  माध्यम

से, हमें इन इंद्रियों को उनके  निरंतर बाहरी आकर्षण से

दूर करना सिखाता है। यह हमें आंतरिक ब्रह्मांड में

"उतरने" या गहराई में गोता लगाने का अवसर देता है,

और हमारी अपनी चेतना के  विशाल परिदृश्य का

अन्वेषण करता है। यह शोरगुल भरे बाहरी संसार से

भीतर की शांत, गहन गहराइयों की यात्रा है।  

मन को शांत करना: प्रत्याहार की भूमिका:  

यह ग्रंथ प्रत्याहार को अत्यधिक महत्व देता है, जो प्रसिद्ध

अष्टांग योग प्रणाली का पाँचवाँ चरण (या "अंग") है। यह

चरण इंद्रियों को पीछे  खींचने के  बारे में है। इससे पहले

कि कोई भी सूक्ष्म आंतरिक ध्वनि को वास्तव में सुन और

अनुभव कर सके , मन को शांत करना और इंद्रियों को

बाहरी चीज़ों पर ध्यान कें द्रित करने की उनकी सामान्य

आदत से दूर करना नितांत आवश्यक है।  

नाद बिन्दोपनिषद एक विशद और स्मरणीय तुलना का

उपयोग करता है: यह कहता है कि मन एक उन्मत्त हाथी

की तरह है, जो हमेशा बाहरी वस्तुओं और विकर्षणों की

ओर बेतहाशा दौड़ता रहता है। 

जिस प्रकार एक महावत (हाथी सवार) एक शक्तिशाली

हाथी को नियंत्रित करने के  लिए एक नुकीली छड़ी का

उपयोग करता है, उसी प्रकार उपनिषद यह प्रस्तावित

करता है कि आंतरिक ध्वनि - अनाहत नाद - मन के  लिए

भी उसी प्रकार के  "नुकीले" का कार्य करती है। इस

आंतरिक ध्वनि पर ध्यान कें द्रित करने से, मन धीरे-धीरे

संयमित होता है, योगी के  नियंत्रण में आता है और वश में

होता है।  

          यह "निष्कासन" इंद्रियों को बलपूर्वक दबाने या

बंद करने के  बारे में नहीं है। बल्कि, यह ऊर्जा और ध्यान

का एक सावधानीपूर्वक और जानबूझकर पुनर्निर्देशन है।

उस ऊर्जा की कल्पना कीजिए जो आमतौर पर आपकी

आँखों, कानों और अन्य इंद्रियों के  माध्यम से बाहर की

ओर प्रवाहित होती है। प्रत्याहार का अर्थ है उस ऊर्जा और

ध्यान को धीरे से, लेकिन दृढ़ता से, भीतर की ओर

मोड़ना। यह अंतर्मुखी मोड़ शांति की एक गहन अवस्था

लाता है, जो उन अत्यंत सूक्ष्म आंतरिक स्पंदनों को

बोधगम्य बनाने के  लिए नितांत आवश्यक है। इस

आंतरिक शांति के  बिना, अनाहत नाद मन की निरंतर

चहचहाहट और बाहरी दुनिया की माँगों में डूब जाएगा।

यह एक शोरगुल वाले, व्यस्त कमरे में धीमी फु सफु साहट

सुनने की कोशिश करने जैसा है - आपको पहले कमरे को

शांत करना होगा। 

          आंतरिक ध्वनि की प्रगतिशील यात्रा: अनाहत नाद

को समझने की यात्रा को एक प्रगतिशील पथ के  रूप में

वर्णित किया गया है, जो विभिन्न चरणों से गुज़रता है,

और प्रत्येक चरण बढ़ती हुई सूक्ष्मता और गहराई की ओर

ले जाता है। यह कोई ऐसी चीज़ नहीं है जिसे आप एक ही

बार में पूरी तरह से सुन सकें , बल्कि यह आपके  अभ्यास

के  गहन होने के  साथ-साथ प्रकट होती है। 

sanatanpravah.org

११। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



प्रारंभिक चरण (स्थूल ध्वनियाँ): शुरुआत में, एक साधक
को "स्थूल" ध्वनियाँ सुनाई दे सकती हैं। ये काल्पनिक
ध्वनियाँ नहीं हैं, बल्कि आंतरिक शरीर के  भीतर सूक्ष्म
ऊर्जावान स्पंदनों की श्रव्य अभिव्यक्तियाँ हैं। उपनिषद इन
ध्वनियों का वर्णन इस प्रकार करते हैं: 

समुद्र का गर्जन: एक शक्तिशाली, सर्वव्यापी गुंजन। 
बादलों की गड़गड़ाहट: एक गहरा, गूंजता हुआ
कं पन। 
मधुमक्खियों की भिनभिनाहट: एक निरंतर, ऊँ ची
गुंजन। 
घंटियों की झनकार: एक तीखी, विशिष्ट, फिर भी
दोहराई जाने वाली ध्वनि। 

जैसे-जैसे आपकी जागरूकता अंतर्मुखी होती है, ये
ध्वनियाँ अक्सर अधिक ध्यान देने योग्य हो जाती हैं,
क्योंकि आपकी आंतरिक श्रवण शक्ति अधिक

संवेदनशील हो जाती है। उपनिषद यहाँ एक बहुत ही
महत्वपूर्ण सलाह देते हैं: योगी को कर्क श या तेज़ ध्वनियों
को अनदेखा करने और के वल उत्पन्न होने वाली सूक्ष्म
ध्वनियों पर ध्यान कें द्रित करने के  लिए कहा गया है। यह
चयनात्मक ध्यान अत्यंत महत्वपूर्ण है। यह आपके  कानों
को एक जटिल ऑर्के स्ट्रा में किसी विशिष्ट वाद्य यंत्र को
पहचानने के  लिए प्रशिक्षित करने जैसा है। चयनात्मक
श्रवण का यह अभ्यास मन को उत्तरोत्तर परिष्कृ त स्पंदनों
को ग्रहण करने के  लिए प्रशिक्षित करता है, उसे विकर्षणों
से दूर, अपने स्रोत में और अधिक गहराई तक ले जाता है।  

गहन चरण (सूक्ष्म ध्वनियाँ): जैसे-जैसे अभ्यास जारी
रहता है और गहरा होता जाता है, ध्वनियाँ रूपांतरित
होती जाती हैं, और अधिक सूक्ष्म और परिष्कृ त होती
जाती हैं। इनमें शामिल हो सकते हैं: 
वीणा की ध्वनि: कोमल और सुरीली। 
बांसुरी: एक स्पष्ट, मधुर और अक्सर मंत्रमुग्ध कर देने
वाला स्वर। 
ढोल: एक लयबद्ध, गहरी, फिर भी परिष्कृ त ताल। 

एक मृदु गुनगुनाहट भी: एक कोमल, निरंतर और

सुखदायक कं पन। 

          अधिक सूक्ष्म ध्वनि की ओर प्रत्येक प्रगति

आत्मनिरीक्षण और आंतरिक शांति की एक उच्चतर डिग्री

का संके त देती है। इसका अर्थ है कि मन शांत और

अधिक कें द्रित होता जा रहा है। उपनिषद में खूबसूरती से

कहा गया है कि यह आंतरिक ध्वनि मन के  लिए एक

"शिकारी" का काम करती है। यह एक शक्तिशाली चुम्बक

है जो सभी अशांत मानसिक धाराओं और बिखरे हुए

विचारों को एक ही, कें द्रित बिंदु पर खींच लेता है। यह

प्रक्रिया मन के  पूरी तरह से ध्वनि में लीन हो जाने जैसी है,

जब तक कि "श्रोता" (आप) और "ध्वनि" के  बीच का

सामान्य अंतर पूरी तरह से मिट नहीं जाता। 

यह गहन तल्लीनता ही नाद योग का सार है। यह चेतना

की उच्चतर अवस्थाओं तक पहुँचने का एक सीधा,

अनुभवात्मक मार्ग प्रदान करता है। यह आपको उस

जटिल बौद्धिक चिंतन और विश्लेषण से मुक्त करता है जो

अक्सर ध्यान या आध्यात्मिक अन्वेषण के  अन्य मार्गों की

विशेषता होती है। नाद योग में, ध्वनि का अनुभव ही गहन

जागरूकता का सीधा द्वार बन जाता है।  

नाद और बिंदु- ध्वनि और प्रकाश का मिलन:  

नाद बिन्दोपनिषद में 'बिंदु' की अवधारणा नाद जितनी ही

महत्वपूर्ण है, और दोनों का आपस में गहरा और जटिल

संबंध है। जहाँ नाद को आदिम, अप्रभावित कं पन -

ब्रह्मांडीय गुंजन - के  रूप में समझा जाता है, वहीं बिंदु

उससे भी अधिक मौलिक चीज़ का प्रतिनिधित्व करता है:

चेतना का प्रकाशमान, एकाग्र बिंदु। इसे उस अव्यक्त स्रोत

के  रूप में वर्णित किया गया है जहाँ से अंततः सभी

भौतिक और मानसिक अभिव्यक्तियाँ उत्पन्न होती हैं। इसे

ब्रह्मांडीय बीज, प्रकाश की शुद्ध बूँद, या उस पूर्ण,

अविभेदित क्षमता के  रूप में सोचें जिससे सब कु छ

प्रस्फु टित होता है।  

sanatanpravah.org

१२। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



योगी के  व्यक्तिगत अनुभव के  अनुसार, जैसे-जैसे मन
अनाहत नाद में अधिकाधिक गहराई से लीन होता जाता
है, वह स्वाभाविक रूप से बिंदु की ओर बढ़ता है। यह
बिंदु अवस्था अत्यधिक एकाग्र जागरूकता की अवस्था है,
जो विचारों और रूपों के  झंझट से पूरी तरह मुक्त होती है।
यह एक ऐसी अवस्था है जहाँ शुद्ध चेतना किसी भी
मानसिक गतिविधि से अप्रभावित होकर, चमकती रहती
है। 
          उपनिषद में वर्णित अंतिम लक्ष्य नाद और बिंदु का
मिलन है। यह मिलन द्वैत के  पूर्ण अतिक्रमण का
प्रतिनिधित्व करता है - ध्वनि और प्रकाश, कं पन और
स्थिरता का एक अविभाजित वास्तविकता में विलय। यह
एक ऐसी अवस्था है जहाँ द्रष्टा और प्रेक्षित, आंतरिक और
बाह्य के  बीच की सीमाएँ पूरी तरह से विलीन हो जाती हैं।
यह गहन विलय व्यक्तिगत अहंकार (हमारा "मैं" और
"मेरा" का भाव) के  विलय और सच्चे स्व की महिमामय
अनुभूति की ओर ले जाता है, जिसे सार्वभौमिक चेतना के
समान समझा जाता है। यह इस अनुभूति के  बारे में है कि
व्यक्तिगत चेतना की छोटी सी बूंद ब्रह्मांडीय चेतना के
विशाल सागर के  साथ एक है।

योगी के  लिए व्यावहारिक कदम:  
नाद बिन्दोपनिषद के वल दार्शनिक विचार ही प्रस्तुत नहीं
करता; यह योगी के  अनुसरण हेतु स्पष्ट, व्यावहारिक
निर्देश भी प्रदान करता है।  

आरामदायक आसन (सिद्धासन): यह ग्रंथ एक
आरामदायक और स्थिर आसन में बैठने की सलाह देता
है, जिसमें सिद्धासन का विशेष उल्लेख है। एक स्थिर
आसन अत्यंत महत्वपूर्ण है क्योंकि यह भौतिक शरीर को
स्थिर करने में मदद करता है, जिससे अशांत मन शांत
होता है। जब शरीर असहज या बेचैन होता है, तो यह
ध्यान भंग करने वाला बन जाता है। सिद्धासन एक
ध्यानात्मक आसन है जिसके  बारे में कहा जाता है कि यह
तंत्रिका तंत्र को शांत करता है और मन को आंतरिक
अनुभवों के  प्रति अधिक ग्रहणशील बनाता है। 

नियंत्रित श्वास (प्राणायाम): उपनिषद प्राणायाम के

अभ्यास पर ज़ोर देता है, जिसका अर्थ है नियंत्रित श्वास।

यह के वल शारीरिक स्वास्थ्य के  लिए श्वास अभ्यास के

बारे में नहीं है, बल्कि प्राण को नियंत्रित करने के  बारे में है

- वह महत्वपूर्ण जीवन शक्ति या ऊर्जा जो पूरे शरीर में

प्रवाहित होती है। प्राण मन से घनिष्ठ रूप से जुड़ा हुआ है:

जब श्वास स्थिर होती है, तो प्राण स्थिर होता है, और

परिणामस्वरूप, मन स्थिर हो जाता है। एक स्थिर और

नियंत्रित प्राण प्रवाह आवश्यक है क्योंकि यह सूक्ष्म

आंतरिक ध्वनियों को ग्रहणशील बनाने के  लिए उपयुक्त

आंतरिक परिस्थितियाँ निर्मित करता है। प्राण को नियंत्रित

किए बिना, मन अशांत रहता है, जिससे सूक्ष्म अनाहत

नाद के  साथ तालमेल बिठाना कठिन हो जाता है। 

शाम्भवी मुद्रा: इस ग्रंथ में शाम्भवी मुद्रा के  अभ्यास का

भी उल्लेख है। इस मुद्रा में, दृष्टि को भौंहों के  बीच के

स्थान (जिसे अक्सर "तीसरी आँख" या आज्ञा चक्र से

जोड़ा जाता है) पर धीरे से स्थिर किया जाता है। यह

अभ्यास इंद्रियों को बाहरी उत्तेजनाओं से दूर करने और

ध्यान को दृढ़ता से अंतर्मुखी करने में सहायक होता है।

दृष्टि और ध्यान को एक आंतरिक बिंदु पर कें द्रित करने

से, मन की भटकने की प्रवृत्ति काफी कम हो जाती है,

जिससे एक अधिक एकाग्र और आत्मनिरीक्षण की स्थिति

बनती है। यह गहन एकाग्रता अभ्यासकर्ता को सूक्ष्म

आंतरिक स्पंदनों के  प्रति अधिक जागरूक होने और

अंततः उनमें विलीन होने में मदद करती है। 

इन  तीनों का अभ्यास मन और शरीर को अनाहत नाद के

न के वल उत्पन्न होने के  लिए तैयार करता है, बल्कि उसे

पूर्ण रूप से अनुभव करने और अंततः उसमें लीन होने के

लिए भी तैयार करता है, जिससे अभ्यासकर्ता नाद और

बिंदु के  मिलन की परम अनुभूति की ओर अग्रसर होता है,

और अंततः मुक्ति की ओर अग्रसर होता है। 

sanatanpravah.org

१३। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



अनुक्रमणिका पर्व महाभारत के  परिचय या प्रथम अध्याय
जैसा है। यह अन्य भागों की तरह घटनाओं की कथा नहीं
है, फिर भी यह वास्तव में महत्वपूर्ण है क्योंकि यह पूरे
महाकाव्य की पृष्ठभूमि तैयार करता है। यह बताता है कि
कथा कै से रची गई, इसका उद्देश्य क्या है और यह इतनी
महत्वपूर्ण क्यों है। यहीं पर आप, श्रोता या पाठक, व्यास
द्वारा रचित विशाल संसार में पहली बार प्रवेश करते हैं।  
          अनुक्रमणिका पर्व में महाभारत की व्याख्या
कौरवों और पांडवों से शुरू नहीं होती। बल्कि, यह एक
बड़े धार्मिक समारोह से शुरू होती है। लोमहर्षण के  पुत्र
उग्रश्रवा (सूत जी) नामक एक ज्ञानी पुरुष, नैमिष वन में
शौनक कु लपति द्वारा आयोजित बारह वर्षीय समारोह में
पहुँचते हैं। वहाँ उपस्थित अन्य ज्ञानी पुरुष सीखने के  लिए
उत्सुक हैं, इसलिए वे सूत जी का आदरपूर्वक अभिवादन
करते हैं और उनसे सुनी हुई कहानियाँ सुनाने के  लिए
कहते हैं।  
          सूत जी, महाकाव्य की विनम्र किन्तु गहरी समझ
रखते हुए, यह कहते हुए शुरू करते हैं कि वे अभी-अभी
राजा जनमेजय के  सर्पयज्ञ से लौटे हैं। वहाँ, महामुनि
वैशम्पायन ने संपूर्ण महाभारत का पाठ किया था, जो
उन्होंने स्वयं अपने गुरु व्यास से सीखा था। इससे इस बात
का स्पष्ट क्रम पता चलता है कि यह कथा कै से आगे बढ़ी:
व्यास ने इसे लिखा, वैशम्पायन ने इसे जनमेजय को
सुनाया, और सूत जी ने इसे सुना और अब इसे शौनक
और अन्य ऋषियों के  साथ साझा कर रहे हैं।  

इसके  बाद सूत जी बताते हैं कि महाभारत कितना विशाल

और महत्वपूर्ण है। वे इसे "पाँचवाँ वेद" कहते हैं, एक

पवित्र ग्रंथ जो सभी प्रकार के  मानव ज्ञान और जीवन को

समाहित करता है। वे इस बात पर ज़ोर देते हैं कि इसमें

धर्म (सही आचरण), अर्थ (धन), काम (इच्छा), और मोक्ष

(पुनर्जन्म से मुक्ति) से संबंधित सभी बातें शामिल हैं। वे

एक साहसिक कथन देते हैं: यदि कोई महत्वपूर्ण बात

महाभारत में नहीं है, तो वह आपको कहीं और नहीं

मिलेगी। इसका अर्थ है कि महाभारत ज्ञान का एक

विशाल विश्वकोश है।  

          अनुक्रमणिका पर्व इस महाकाव्य की अद्भुत रचना

पर भी प्रकाश डालता है। सूत जी बताते हैं कि गहन

चिंतन के  बाद व्यास ने यह महाकाव्य लिखा। लेकिन उन्हें

ऐसा कोई व्यक्ति नहीं मिला जो उनकी वाणी जितनी तेज़

गति से लिख सके । तब, हाथी के  सिर वाले भगवान

गणेश, व्यास के  लेखक बनने के  लिए सहमत हुए, लेकिन

एक शर्त के  साथ: व्यास को बिना रुके  बोलना होगा, और

गणेश बिना किसी हिचकिचाहट के  लिखेंगे। व्यास ने एक

और शर्त रखी: गणेश को समझना होगा कि वे क्या लिख

रहे हैं। इस विशेष साझेदारी के  कारण यह विशाल

महाकाव्य सहजता से लिखा जा सका। व्यास जटिल

श्लोकों और दार्शनिक विचारों का प्रयोग करते हुए स्वयं

को सोचने का समय देते थे जबकि गणेश उनका अर्थ

समझते थे।  

          सूत जी ऋषियों को बताते हैं कि महाभारत के वल

कहानियों का संग्रह नहीं है। यह कु रु राजपरिवार की एक

गहन कथा है, विशेष रूप से कौरवों और पांडवों, जो

धृतराष्ट्र और पांडु  के  पुत्र थे, के  बीच युद्ध पर कें द्रित है।

उन्होंने उल्लेख किया है कि महाकाव्य में उनकी घृणा,

महायुद्ध क्यों हुआ, वीरों की वीरता और उसके  बाद हुए

भयानक विनाश का वर्णन है।   

महाभारत की उत्पत्ति को समझना: अनुक्रमणिका पर्व की व्याख्या 

sanatanpravah.org

१४। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



पर्व महाकाव्य की संरचना भी प्रस्तुत करता है। सूत जी

इसे अठारह पर्वों (पुस्तकों) में विभाजित करते हैं, जिनमें

से प्रत्येक कथा के  एक अलग समय या विषय को समेटे

हुए है। यह आरंभ (आदि पर्व) से लेकर पांडवों के  स्वर्ग

गमन (स्वर्गारोहणिका पर्व) तक चलता है। वे प्रायः प्रत्येक

पर्व का संक्षिप्त सारांश देते हैं, मानो आगे की यात्रा के

लिए एक मानचित्र हो। वे श्लोकों की विशाल संख्या का

भी उल्लेख करते हैं, जो दर्शाता है कि यह कितना विशाल

है। 

          सबसे महत्वपूर्ण बात यह है कि अनुक्रमणिका पर्व

महाभारत की शिक्षा और नैतिक उद्देश्य पर ज़ोर देता है।

यह के वल एक ऐतिहासिक वृत्तांत नहीं है, बल्कि एक

अच्छा जीवन जीने का मार्गदर्शक है। सूत जी कहते हैं कि

इस महाकाव्य को सुनने से पाप धुल जाते हैं, ज्ञान मिलता

है और आध्यात्मिक लाभ प्राप्त होते हैं। वे इसकी तुलना

अज्ञानता पर प्रकाश डालने वाले दीपक या जीवन चक्र

(संसार) रूपी सागर को पार करने में मदद करने वाले

जहाज से करते हैं। उनका तात्पर्य है कि ये कहानियाँ

शिक्षाओं और उदाहरणों की तरह हैं जो धर्म के  नियमों,

अधर्म करने पर क्या होता है, सत्य, संयम, क्षमा और

परम मुक्ति की खोज के  महत्व को दर्शाती हैं।  

          सूत जी इस बात पर ज़ोर देते हैं कि महाभारत में

वेदों, उपनिषदों और अन्य पवित्र ग्रंथों के  मुख्य विचार

समाहित हैं, जिन्हें एक ऐसी कहानी के  रूप में बताया

गया है जिसे हर कोई समझ सकता है। 

इसमें दर्शन, नैतिकता, देश पर शासन कै से करें,

वास्तविकता क्या है और समाज में लोगों के  कर्तव्य क्या

हैं, इन सब पर शिक्षाएँ शामिल हैं। पात्र, अपने अच्छे और

बुरे गुणों के  साथ, उदाहरण प्रस्तुत करते हैं, यह दर्शाते हुए

कि मानव स्वभाव कितना जटिल हो सकता है और इस

अस्त-व्यस्त दुनिया में सही सिद्धांतों का पालन करना

कितना कठिन है। 

          तो, संक्षेप में, अनुक्रमणिका पर्व महाभारत के

लिए एक परिचय और पूर्ण पूर्वावलोकन के  रूप में कार्य

करता है। यह आपको बताता है:  

कहानी कौन सुना रहा है (सूत जी)।  

उन्होंने इसे कहाँ सुना (जनमेजय के  समारोह में

वैशम्पायन से)।  

इसे किसने लिखा (व्यास) और कै से (गणेश की सहायता

से)।  

यह मुख्यतः किस बारे में है (कु रु परिवार और कौरवों

और पांडवों के  बीच युद्ध)। 

यह क्यों महत्वपूर्ण है (यह एक अच्छे जीवन के  लिए एक

मार्गदर्शक है)। 

यह कै से व्यवस्थित है (18 पुस्तकें )। 

यह क्या लाभ पहुँचाता है (आध्यात्मिक लाभ और मुक्ति)। 

आपको यह सारी जानकारी पहले ही देकर,

अनुक्रमणिका पर्व आपको महाभारत की विशाल, जटिल

और गहन यात्रा के  लिए तैयार करता है, और आपको

सुनने के  लिए आमंत्रित करता है। 

sanatanpravah.org

गीता श्लोक

देहधारी प्राणी के  लिए समस्त कर्मों का पूर्णतः त्याग कर पाना संभव नहीं है।

परंतु जो व्यक्ति कर्मों के  फल का त्याग करता है, वही वास्तव में "त्यागी" कहलाता है।

१५। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



कामिका एकादशी क्या है? 

कामिका एकादशी हिंदू पंचांग में भगवान विष्णु को

समर्पित एक अत्यंत पवित्र और महत्वपूर्ण दिन है। यह

श्रावण (जुलाई-अगस्त) माह के  कृ ष्ण पक्ष की 11वीं

तिथि को पड़ता है। इस दिन, लोग व्रत रखते हैं और

भगवान विष्णु से अपने पापों की क्षमा, आशीर्वाद और

मोक्ष की प्राप्ति के लिए प्रार्थना करते हैं।   

कामिका एकादशी की कथा (व्रत कथा):   
कामिका एकादशी की कथा ब्रह्म वैवर्त पुराण जैसे प्राचीन
ग्रंथों से ली गई है। भगवान कृ ष्ण ने एक बार यह कथा
ज्येष्ठ पांडव युधिष्ठिर को सुनाई थी। बहुत समय पहले,
मुनि वशिष्ठ ने भी राजा दिलीप को यह कथा सुनाई थी,
जिन्होंने इस व्रत को करके  मोक्ष प्राप्त किया था। 

मुख्य कथा:   
एक गाँव में एक शक्तिशाली योद्धा रहता था। वह धनवान
तो था, लेकिन क्रोधी भी था। एक दिन, उसने एक ब्राह्मण
से युद्ध किया और अनजाने में उसकी हत्या कर दी। यह
कृ त्य—जिसे ब्रह्महत्या कहा जाता है—हिंदू धर्म में सबसे
बड़े पापों में से एक माना जाता है। 

योद्धा को गहराअपराधबोध हुआ और वह ब्राह्मण का

अंतिम संस्कार करना चाहता था, लेकिन गाँव वालों ने

मना कर दिया। उसे सभी धार्मिक और सामाजिक

गतिविधियों से प्रतिबंधित कर दिया गया था। हालात को

सुधारने के  लिए बेचैन, वह एक दयालु ऋषि से मिला और

मदद मांगी। ऋषि ने उसेकामिका एकादशी का व्रत सच्ची

श्रद्धा से रखने और भगवान विष्णु की सच्चे मन से पूजा

करने को कहा। 

          योद्धा ने निर्देशानुसार किया—उसने उपवास

किया, प्रार्थना की, भगवान विष्णु के  नामों का जाप किया

और तुलसी के  पत्ते चढ़ाए। उस रात, भगवान विष्णु उसके

स्वप्न में आए और उसे बताया कि उसका पाप क्षमा हो

गया है। तब से, यह व्रत बड़े से बड़े पापों को भी दूर करने

की अपनीशक्ति के  लिए जाना जाने लगा।  

 

कामिका एकादशी क्यों महत्वपूर्ण है:   

पापों की क्षमा: ब्राह्मण की हत्या जैसे गंभीर पाप भी

सच्ची श्रद्धा और इस व्रत को रखने से क्षमा हो जाते हैं। 

मोक्ष का मार्ग: जो लोग कामिका एकादशी का व्रत करते

हैं, वे जन्म-मृत्यु के  चक्र से मुक्त होकर भगवान विष्णु के

स्वर्गलोक वैकुं ठ को प्राप्त कर सकते हैं। 

बड़े यज्ञों के  समान: इस व्रत के  लाभ अश्वमेध यज्ञ जैसे

महान यज्ञों के  समान शक्तिशाली होते हैं। 

पितरों की शांति: इस व्रत को करने से पितृ दोष (पितृ

दोष) दूर होते हैं और दिवंगत आत्माओं को शांति मिलती

है। 

भगवान विष्णु का आशीर्वाद: भक्तों को शांति, धन और

सुख की प्राप्ति होती है। 

कामिका एकादशी: श्रीहरि भक्ति और आत्मशुद्धि का महापर्व 

sanatanpravah.org

१६। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



आध्यात्मिक विकास: यह व्रत मन और हृदय को शुद्ध
करने, आंतरिक शांति और आध्यात्मिक शक्ति प्रदान
करने में मदद करता है। 
तुलसी का महत्व: भगवान विष्णु को तुलसी के  पत्ते
अर्पित करना अत्यंत पवित्र माना जाता है। इस दिन
तुलसी के  पौधे को छूना या जल देना भी बहुत पवित्र
माना जाता है। 
यमराज से सुरक्षा: जो लोग एकादशी के  दिन रात में
जागकर भगवान विष्णु की पूजा करते हैं, उन्हें मृत्यु के
देवता यमराज से सुरक्षा प्राप्त होती है। 
 
कामिका एकादशी की विधि :   
एक दिन पहले (दशमी): सादा, शाकाहारी भोजन करें
और लहसुन, प्याज, मांस और मदिरा का सेवन न करें। 
एकादशी की सुबह: जल्दी उठें , स्नान करें, साफ़ कपड़े
पहनें और सच्चे मन से व्रत रखने का संकल्प लें। 
पूजा: एक वेदी बनाएँ, भगवान विष्णु की तस्वीर या मूर्ति
स्थापित करें और पीले फू ल, तुलसी के  पत्ते, घी का
दीपक, फल और मिठाई अर्पित करें। 

उपवास: अनाज और नमक का सेवन न करें। कु छ लोग
बिना भोजन या जल (निर्जला) के  व्रत रखते हैं, जबकि
अन्य के वल फल और दूध लेते हैं। 
प्रार्थना और जप: दिन भर "ॐ नमो भगवते वासुदेवाय"
का जप करें, विष्णु सहस्रनाम का पाठ करें और भक्ति
गीत सुनें। 

रात्रि जागरण: कई भक्त पूरी रात जागकर भजन गाते हैं
और भगवान विष्णु की स्तुति करते हैं। 
दान: गरीबों या ब्राह्मणों को भोजन, वस्त्र या धन दें। 
व्रत तोड़ना (द्वादशी): अगले दिन, सुबह की प्रार्थना के
बाद, सही समय पर व्रत तोड़ें (पारण)। 

सारांश: 
कामिका एकादशी के वल भोजन छोड़ने के  बारे में नहीं है।
यह क्षमा मांगने, आध्यात्मिक रूप से विकसित होने और
भगवान विष्णु के  साथ गहराई से जुड़ने का एक पवित्र
दिन है। भक्ति, प्रार्थना और उपवास के  माध्यम से, व्यक्ति
पिछली गलतियों को दूर कर सकता है और शांति
औरमुक्ति की ओर एक बड़ा कदम उठा सकता है। 

sanatanpravah.org

संगोली रायन्ना (1798–1831) कर्नाटक के  एक साहसी और निडर स्वतंत्रता सेनानी थे, जिन्होंने अंग्रेज़ों के

अत्याचारों के  विरुद्ध वीरता से संघर्ष किया। उनका जन्म बेलगावी ज़िले के  संगोली गाँव में हुआ था। वे कित्तूर की

रानी चेनम्मा के  सेना प्रमुख (शेतसनादी) थे और 1824 में रानी द्वारा शुरू किए गए अंग्रेज़ों के  खिलाफ सशस्त्र

विद्रोह में उन्होंने महत्वपूर्ण भूमिका निभाई।

जब अंग्रेज़ों ने रानी चेनम्मा को बंदी बना लिया और कित्तूर राज्य पर अधिकार कर लिया, तब रायन्ना ने

आत्मसमर्पण नहीं किया। उन्होंने स्थानीय ग्रामीणों को संगठित किया और छापामार युद्ध की रणनीति अपनाकर

अंग्रेज़ी सेना के  खिलाफ संघर्ष जारी रखा। उत्तर कर्नाटक के  घने जंगलों और पहाड़ियों को आधार बनाकर उन्होंने

अंग्रेज़ों की छावनियों पर हमले किए, उनके  खजाने लूटे और संचार तंत्र को नुकसान पहुँचाया।

उनका उद्देश्य था – कित्तूर राज्य की स्वतंत्रता को पुनः स्थापित करना। वे मातृभूमि से अत्यंत प्रेम करते थे और रानी

चेनम्मा के  प्रति पूर्ण निष्ठावान थे। 1830 में उन्हें विश्वासघात से पकड़ा गया और 1831 में नंदगड के  पास फांसी दी

गई। उनका बलिदान आज भी कर्नाटक में गर्व और प्रेरणा का स्रोत है। “संगोली रायन्ना एक्सप्रेस” उनकी अमर

स्मृति है।

संगोली रायन्ना – एक साहसी स्वतंत्रता सेनानी

१७। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



भारतीय या वैदिक ज्योतिष में, नक्षत्र समय, व्यक्तित्व

और जीवन की घटनाओं को समझने के  लिए सबसे

आवश्यक तत्वों में से एक हैं। जहाँ बहुत से लोग 12

राशियों से परिचित हैं, वहीं नक्षत्र आकाश को 27 छोटे,

अधिक सटीक भागों में विभाजित करते हैं, जिनमें से

प्रत्येक के  अपनेविशिष्ट गुण, प्रतीक और प्रभाव होते हैं।

ये नक्षत्र चंद्र कै लेंडर या पंचांग का आधार बनते हैं,

जिसका उपयोग न के वल ज्योतिष में, बल्कि त्योहारों,

धार्मिक अनुष्ठानों, नामकरण संस्कार, विवाह मिलान और

जीवन की अन्य महत्वपूर्ण घटनाओं की योजना बनाने के

लिए भी किया जाता है। 

नक्षत्र क्या हैं?  

नक्षत्र शब्द संस्कृ त से आया है, जिसका अर्थ है "तारा" या

"तारामंडल"। सरल शब्दों में, नक्षत्र चंद्र नक्षत्र या तारा

समूह होते हैं जिनसे चंद्रमा पृथ्वी के  चारों ओर अपनी

27.3 दिनों की परिक्रमा के  दौरान गुजरता है।संपूर्ण राशि

चक्र 360 डिग्री का होता है। 

 यह चक्र 27 बराबर भागों मेंविभाजित है, जिसमें प्रत्येक

नक्षत्र आकाश के  13 डिग्री और 20 मिनट को कवर

करता है। इन्हें अक्सर "चंद्र भवन" कहा जाता है क्योंकि

चंद्रमा प्रत्येक नक्षत्र में लगभग एक दिन व्यतीत करता है। 

नक्षत्र राशियों की तुलना में अधिक विस्तृत होते हैं क्योंकि

वे चंद्रमा पर कें द्रित होते हैं, जो सूर्य से तेज़ गति से चलता

है और हर 2.25 दिनों में राशि बदलता है। चंद्रमा को मन

और भावनाओं का ग्रह माना जाता है, इसलिए नक्षत्र

हमारे आंतरिक स्वभाव, सहज प्रवृत्ति और

मनोवैज्ञानिकपैटर्न से गहराई से जुड़े होते हैं।  

 

पौराणिक पृष्ठभूमि: 

हिंदू पौराणिक कथाओं में, नक्षत्रों को दक्ष प्रजापति की

27 पुत्रियों के  रूप में वर्णित किया गया है, जिनका विवाह

चंद्र (चंद्र देवता) से हुआ था। उनमें से, चंद्रा रोहिणी से

सबसे अधिक प्रेम करती थीं और उनके  साथ अधिक

समय बिताती थीं। इससे अन्य पत्नियाँ ईर्ष्यालु हो गईं

और उन्होंनेअपने पिता से शिकायत की। दक्ष ने चंद्र को

अपनी चमक खोने (क्षीण चंद्रमा) का श्राप दिया। बाद में,

भगवान शिव ने आंशिक रूप से श्राप हटा दिया, जिससे

चंद्रमा फिर से बढ़ने लगा (बढ़ता चरण)। यह कथा चंद्रमा

के  चक्र और सभी 27 नक्षत्रों में उसकी गति की व्याख्या

करती है। 

 नक्षत्र की संरचना:  

प्रत्येक नक्षत्र के वल एक साधारण तारा समूह नहीं है।

इसके  कई घटक होते हैं जो गहराई और अर्थ प्रदान करते

हैं: 

नक्षत्रों का रहस्य: जीवन, मन और भाग्य की अदृश्य कड़ियाँ 

sanatanpravah.org

१८। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



पद: 

प्रत्येक नक्षत्र चार पदों में विभाजित होता है, जिनमें से

प्रत्येक का माप 3°20′ होता है। इस प्रकार राशि चक्र में

कु ल 108 पद होते हैं (27 x 4 = 108)। यह संख्या हिंदू

धर्म में पवित्र है—अक्सर जप माला में इसका प्रयोग

किया जाता है। विशिष्ट पद प्रतिभा, प्रवृत्ति और व्यवहार

जैसेअधिक व्यक्तिगत गुण प्रदान करता है। 

अधिष्ठाता देवता: 

प्रत्येक नक्षत्र एक विशिष्ट हिंदू देवता से जुड़ा होता है, जो

उसके  स्वभाव को प्रभावित करता है। उदाहरण के  लिए: 

अश्विनी पर अश्विनी कु मारों (देवताओं के  जुड़वां

चिकित्सक) का शासन है। 

भरणी पर मृत्यु के  देवता यम का शासन है। 

रोहिणी पर सृष्टिकर्ता प्रजापति का शासन है। 

 

शासक ग्रह (नक्षत्र स्वामी): 

प्रत्येक नक्षत्र का एक स्वामी ग्रह होता है, जिसे नौ नवग्रहों

में से एक नक्षत्र स्वामी भी कहा जाता है। ये ग्रह व्यक्ति के

भावनात्मक और मानसिक व्यवहार को प्रभावित करते

हैं। ज्योतिष में, विशेष रूप से विंशोत्तरी दशा प्रणाली में,

इनका उपयोग दशाओं (ग्रह काल) की गणना के  लिए

भीकिया जाता है। 

प्रतीक और स्वभाव (गण): 

प्रत्येक नक्षत्र का एक प्रतीक होता है, जो उसके  मूल अर्थ

को दर्शाता है। उदाहरण के  लिए: 

अश्विनी - घोड़े का सिर (गति और उपचार) 

भरणी - योनि (जन्म और परिवर्तन) 

कृ त्तिका - चाकू  (तीक्ष्णता और शुद्धि) 

नक्षत्रों को तीन गणों में भी वर्गीकृ त किया गया है:  

देव (दिव्य) - दयालु, आध्यात्मिक 

मनुष्य (मानव) - संतुलित, व्यावहारिक 

राक्षस (राक्षसी) - दृढ़ इच्छाशक्ति वाला, तीव्र 

गुण: 
नक्षत्रों को गुण या गति के  आधार पर भी वर्गीकृ त किया
जाता है, जो मुहूर्त (शुभ समय) चुनने में मदद करता है: 
स्थिर (स्थिर): स्थिर कार्य (जैसे घर बनाना) के  लिए
अच्छा 
चल (चर): यात्रा या घूमने के  लिए अच्छा 
तीक्ष्ण या उग्र (तीक्ष्ण): शल्य चिकित्सा या बाधाओं को
दूर करने के  लिए अच्छा 
कोमल (मृदु): प्रेम , कला और आध्यात्मिक साधना के
लिए सर्वोत्तम मिश्रित या तीव्र (क्षिप्र): शीघ्र परिणामों के
लिए अच्छा नक्षत्र क्यों ज्योतिष और दैनिक जीवन में
महत्वपूर्ण हैं 

1. जन्म नक्षत्र:  
आपके  जन्म के  समय चंद्रमा जिस नक्षत्र में स्थित था, उसे
आपका जन्म नक्षत्र कहते हैं। यह बताता है: 
 आपका मानसिक और भावनात्मक स्वभाव 
आपके  व्यवहार के  तरीके  
प्रतिभाएँ और कमज़ोरियाँ 
आपका कर्म पथ और पिछले जन्मों के  प्रभाव 

2. गुण मिलान (विवाह अनुकू लता):  
अरेंज मैरिज में, वर और वधू के  जन्म नक्षत्रों का मिलान
गुण मिलान नामक एक प्रक्रिया का उपयोग करके  किया
जाता है, जिसमें अनुकू लता की जाँच के  लिए उनके
नक्षत्रों की तुलना की जाती है। यह विधि भावनात्मक
जुड़ाव, स्वास्थ्य, पारिवारिक सामंजस्य और विवाह की
दीर्घायु जैसेबिंदुओं पर विचार करती है। 

3. दशाएँ (ग्रह काल):  
नक्षत्रों का उपयोग विंशोत्तरी दशा प्रणाली को शुरू करने
के  लिए किया जाता है, जो एक समयरेखा है जो जन्म
नक्षत्र के  शासक ग्रह के  आधार पर जीवन के  विभिन्न
चरणों की भविष्यवाणी करती है। इससे ज्योतिषियों को
करियर में वृद्धि, विवाह, यात्रा या चुनौतियों जैसी जीवन
कीघटनाओं का पूर्वानुमान लगाने में मदद मिलती है।  

sanatanpravah.org

१९। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



4. मुहूर्त (शुभ समय): 

किसी भी महत्वपूर्ण कार्य को शुरू करने के  लिए सही

समय निर्धारित करने में नक्षत्रों की महत्वपूर्ण भूमिका

होती है—जैसे विवाह, संपत्ति खरीदना, व्यवसाय का

शुभारंभ या धार्मिक समारोह। प्रत्येक नक्षत्र अपनी ऊर्जा

के  आधार पर विभिन्न प्रकार की गतिविधियों का समर्थन

करता है। 

5. नामकरण: 

शिशु के  नाम का पहला अक्षर अक्सर उसके  जन्म नक्षत्र

के  पद (चौथाई) के  आधार पर तय किया जाता है। ऐसा

माना जाता है कि यह बच्चे की पहचान को ब्रह्मांडीय

तरंगों के  साथ जोड़ता है और सौभाग्य लाता है। 

6.उपाय: 

यदि किसी व्यक्ति को अपने जन्म नक्षत्र या ग्रहों की

स्थिति के  कारण चुनौतियों का सामना करना पड़ रहा है,

तो वैदिक ज्योतिष कु छ उपाय सुझाता है, जैसे: 

विशिष्ट मंत्रों का जाप शासक ग्रह से संबंधित वस्तुओं का

दान नक्षत्र के  स्वामी देवता की पूजा व्रत या विशेष

अनुष्ठान करना 

नक्षत्रों की गणना कै से की जाती है? 

पारंपरिक पंचांग (हिंदू कै लेंडर) में, दैनिक नक्षत्र की

गणना 360° राशि चक्र में चंद्रमा की स्थिति के  आधार पर

की जाती है। प्रत्येक नक्षत्र 13°20′ तक फै ला होता है।

उदाहरण के  लिए: 

अश्विनी: मेष राशि में 0°00′ – 13°20′ भरणी: मेष राशि

में 13°20′ – 26°40′ कृ त्तिका: मेष राशि में 26°40′ – वृष

राशि में 10°00′ ... और इसी तरह सभी 27 नक्षत्रों में।

 आधुनिक समय में, सॉफ्टवेयर और मोबाइल ऐप इसे

तुरंत दिखा सकते हैं, लेकिन पहले, पुरोहित और

खगोलशास्त्रीजटिल गणित और तारा चार्ट का उपयोग

करते थे। 

27 नक्षत्रों की सूची:

अश्विनी 2. भरणी 3. कृ त्तिका 4. रोहिणी 5. मृगशिरा

6. आर्द्रा पुनर्वसु 8. पुष्य 9. आश्लेषा 10. मघा 11.

पूर्वाफाल्गुनी, 12. उत्तरा फाल्गुनी 13. हस्त 14.

चित्रा 15. स्वाति 16. विशाखा, 17. अनुराधा 18.

ज्येष्ठा 19. मूल 20. पूर्वा आषाढ़ 21. उत्तरा आषाढ़,

18. श्रवण 23. धनिष्ठा 24. शतभिषा 25. पूर्वा

भाद्रपद, 26. उत्तरा भाद्रपद 27. रेवती 

निष्कर्ष: 

नक्षत्र भारतीय चंद्र कै लेंडर और वैदिक ज्योतिष की रीढ़

की हड्डी की तरह हैं। ये आपके  मन, भावनाओं,

आध्यात्मिक पथ और कर्म के  बारे में गहरी अंतर्दृष्टि प्रदान

करते हैं। राशियों से भी अधिक विस्तृत, ये ज्योतिषियों को

सटीक भविष्यवाणियाँ करने और सार्थक उपाय सुझाने में

मददकरते हैं। इनका उपयोग विवाह मिलान और बच्चों के

नामकरण से लेकर जीवन की सबसे बड़ी घटनाओं के

लिए सबसे उपयुक्त समय चुनने तक, हर चीज़ में किया

जाता है। 

अपने जन्म नक्षत्र को समझना आत्म-जागरूकता और

आध्यात्मिक विकास के  लिए एक शक्तिशाली साधन हो

सकता है। यह आपके  जीवन को चंद्रमा की लय और तारों

के  शाश्वत नृत्य से जोड़ने में मदद करता है। 

sanatanpravah.org

२०। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



चरक संहिता आयुर्वेद का एक बहुत ही पुराना और

महत्वपूर्ण ग्रंथ है। यह लगभग 2000 साल पहले लिखा

गया था। इसे ऋषि चरक ने लिखा और संपादित किया।

यह ग्रंथ आयुर्वेद की तीन सबसे बड़ी पुस्तकों—चरक

संहिता, सुश्रुत संहिता और अष्टांग हृदय—में से एक है। 

इसमें शरीर की बनावट, काम करने का तरीका, बीमारी

कै से होती है, उसका इलाज और अच्छा जीवन जीने के

नियमों की गहराई से जानकारी दी गई है। 

1. रचयिता और इतिहास: 

आयुर्वेद का ज्ञान भगवान ब्रह्मा से शुरू होकर कई

ऋषियों तक पहुँचा। ऋषि अग्निवेश ने अपने गुरु आत्रेय

के  बताए ज्ञान को एक ग्रंथ में लिखा। बाद में ऋषि चरक

ने इस ग्रंथ को दोबारा लिखा, सुधार किया और विस्तार से

समझाया। इस कारण इसे चरक संहिता कहा जाता है। 

बाद में कश्मीर के  विद्वान दृढ़बल ने इसमें और सुधार

किए और जो हिस्से अधूरे थे उन्हें पूरा किया। 

2. चरक संहिता की रचना :

चरक संहिता में कु ल 8 खंड (स्थान) और 120 अध्याय हैं।

ये खंड हैं: 

सूत्र स्थान – आयुर्वेद के  मूल सिद्धांत, दिनचर्या,

आहार और वैद्य का आचरण 

निदान स्थान – बीमारियों के  कारण, लक्षण और

प्रकार 

विमान स्थान – भोजन, स्वाद, जांच के  तरीके  और

शोध 

शरीर स्थान – भ्रूण का विकास, शरीर की बनावट

और आत्मा-मन के  विचार 

इंद्रिय स्थान – इंद्रियों से बीमारियों का पता लगाना

चिकित्सा स्थान – इलाज के  तरीके  

कल्प स्थान – विष और औषधियों की जानकारी 

सिद्धि स्थान – पंचकर्म और अन्य चिकित्सा

प्रक्रियाओं की सफलता 

3. मुख्य विचार और सिद्धांत 

त्रिदोष सिद्धांत :

चरक संहिता कहती है कि शरीर में तीन दोष होते हैं—

वात, पित्त और कफ। जब ये संतुलन में होते हैं तो इंसान

स्वस्थ रहता है, और जब इनका संतुलन बिगड़ता है तो

बीमारी होती है। 

पंचमहाभूत सिद्धांत :

सारी दुनिया और शरीर पाँच तत्वों से बने हैं—पृथ्वी, जल,

अग्नि, वायु और आकाश। ये हमारे शरीर के  काम में

जरूरी भूमिका निभाते हैं। 

धातु और मल :

शरीर में सात तरह के  धातु (ऊतक) होते हैं—रस, रक्त,

मांस, मेद, अस्थि, मज्जा और शुक्र। इनसे शरीर बना

होता है। साथ ही, मल (मूत्र, मल, पसीना) को बाहर

निकालना भी बहुत जरूरी है। 

चरक संहिता: आयुर्वेद का कालातीत विज्ञान 

sanatanpravah.org

२१। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



मन-शरीर-आत्मा संबंध :

चरक बताते हैं कि शरीर, मन और आत्मा आपस में जुड़े

हुए हैं। अगर मन परेशान होता है, तो उसका असर शरीर

पर भी पड़ता है। इसलिए मानसिक और आत्मिक शांति

जरूरी है। 

4. वैद्य और चिकित्सा की नैतिकता :

चरक कहते हैं कि एक अच्छा वैद्य (डॉक्टर) ऐसा होना

चाहिए: 

ज्ञान और अनुभव से भरपूर 

दयालु और अनुशासित 

ईमानदार और स्वच्छ 

रोगी की भलाई को सबसे ऊपर रखने वाला 

चार मुख्य चीजें इलाज में जरूरी हैं:  

1.वैद्य – जानकार और नैतिक 

2.दवा (द्रव्य) – शुद्ध और असरदार 

3.सेवक (उपस्थाता) – मददगार और देखभाल करने

वाला 

4.रोगी – सहयोगी और नियम मानने वाला 

5. बीमारियों का पता लगाना (निदान) :

चरक कहते हैं कि रोग का पता लगाने के  लिए तीन बातें

जरूरी हैं: 

देखना (दर्शन) 

छूकर जानना (स्पर्शन) 

प्रश्न पूछना (प्रश्न) 

वैद्य को रोगी के  शरीर की प्रकृ ति, रोग की स्थिति, पाचन

शक्ति और रोगी की ताकत को देखकर इलाज तय करना

चाहिए। 

6. रोग से बचाव (निवारण) :

चरक कहते हैं कि बीमारी को होने से रोकना सबसे अच्छा

उपाय है। इसके  लिए वे कहते हैं कि हमें चाहिए: 

दिनचर्या – रोज़ाना के  काम सही समय पर करना 

ऋतुचर्या – मौसम के  अनुसार आहार और

जीवनशैली 

संतुलित खाना और अच्छी नींद 

सदाचार – अच्छे  विचार और व्यवहार रखना 

चरक मानते हैं कि अच्छा और संयमित जीवन ही असली

दवा है। 

7. इलाज की विधियां :

चरक संहिता में कई तरह के  इलाज बताए गए हैं: 

पंचकर्म – शरीर की सफाई के  पाँच तरीके : वमन,

विरेचन, बस्ती, नास्य और रक्तमोक्षण 

रसायन चिकित्सा – उम्र बढ़ाने और शक्ति बढ़ाने

वाली चिकित्सा 

सत्त्ववजय चिकित्सा – मानसिक रोगों के  लिए मन

का इलाज 

जड़ी-बूटियाँ, खान-पान और आचरण को भी इलाज

का भाग माना गया है । 

8. चरक का योगदान :

चरक संहिता के वल एक इलाज की किताब नहीं है, यह

स्वस्थ जीवन जीने का पूरा मार्गदर्शन है। इसमें वैज्ञानिक

सोच, नैतिकता और मानवता की भावना जुड़ी हुई है। 

चरक कहते हैं कि स्वास्थ्य का मतलब सिर्फ  रोगों की

कमी नहीं है, बल्कि शरीर, मन और आत्मा का संतुलन

है। आज जब पूरी दुनिया सच्चे और स्थायी स्वास्थ्य की

खोज में है, चरक संहिता हमें एक गहरा, समृद्ध और

स्थायी रास्ता दिखाती है। 

sanatanpravah.org

२२। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



अनुसंधान और प्रमाण :

चरक संहिता के  विमान स्थान में आचार्य चरक इलाज

और चिकित्सा से जुड़ी रिसर्च (अनुसंधान) पर बात करते

हैं। वे बताते हैं कि सही इलाज के  लिए कु छ जरूरी बातें

हैं: 

अवलोकन और अनुमान – मरीज और बीमारी को

ध्यान से देखना और समझना 

युक्ति (तर्क ) – सोच-समझ कर निर्णय लेना 

प्रत्यक्ष – जो खुद अनुभव किया हो 

आप्तोपदेश – सच्चे और अनुभवी लोगों की बातों पर

आधारित ज्ञान 

चरक कहते हैं कि एक अच्छा वैद्य (डॉक्टर) वह होता है

जो तर्क शील हो, वैज्ञानिक सोच रखता हो और हमेशा

कु छ नया सीखने को तैयार रहता हो। यह सोच उस समय

के  लिए बहुत आगे की बात थी। 

आज के  समय में इसका महत्व 

हालाँकि चरक संहिता बहुत पहले लिखी गई थी, लेकिन

इसमें दी गई बातें आज भी बहुत काम की हैं: 

हर व्यक्ति के  शरीर की प्रकृ ति के  अनुसार इलाज 

अच्छा भोजन और सही दिनचर्या को स्वास्थ्य का

आधार मानना 

शरीर, मन और आत्मा को एक साथ देखना – यानी

समग्र (होलिस्टिक) सोच 

इंसानियत और नैतिकता पर आधारित इलाज की

पद्धति 

आज की आधुनिक चिकित्सा भी इन बातों को मानती है।

अब डॉक्टर भी यह मानते हैं कि भावनाओं, खाने और

जीवनशैली का हमारी सेहत पर बहुत असर होता है – यह

वही बात है जो चरक ने हजारों साल पहले कही थी। 

निष्कर्ष 

चरक संहिता सिर्फ  इलाज की किताब नहीं है, यह स्वस्थ

और अच्छा जीवन जीने का रास्ता दिखाती है। इसमें दी

गई समझदारी, सोचने का तरीका और मानवीय दृष्टिकोण

आज भी दुनिया भर में लोगों को प्रेरणा देता है। 

चरक हमें यह सिखाते हैं कि स्वास्थ्य का मतलब सिर्फ

बीमारी से बचना नहीं है, बल्कि शरीर, मन और आत्मा

का संतुलन है। आज जब पूरी दुनिया एक बेहतर, सच्ची

और इंसान के  लिए बनी स्वास्थ्य व्यवस्था चाहती है, तो

चरक संहिता हमें एक मजबूत और सच्चा रास्ता दिखाती

है। 

sanatanpravah.org

धृतराष्ट्र, राजा विचित्रवीर्य की वंश परंपरा के  सबसे बड़े पुत्र थे। उनका जन्म रानी अंबिका और ऋषि व्यास के  योग से
हुआ था। विचित्रवीर्य की नि:संतान मृत्यु के  बाद, माता सत्यवती ने वंश को आगे बढ़ाने के  लिए ऋषि व्यास को
नियोग के  लिए बुलाया। जब व्यास अंबिका के  पास पहुँचे, तो उनके  तपस्वी रूप को देखकर अंबिका डर गईं और
अपनी आँखें बंद कर लीं। इसी कारण उनका पुत्र धृतराष्ट्र अंधा पैदा हुआ।
धृतराष्ट्र शारीरिक रूप से बहुत बलवान थे — कहा जाता है कि उनके  भीतर सौ हाथियों का बल था — लेकिन उनकी
आँखों की अंधता उनके  जीवन की सबसे बड़ी कमजोरी बन गई। उन्हें अक्सर लगता था कि उन्हें उनके  छोटे भाई
पांडु  से कम समझा जाता है, जिसे राजा भी बना दिया गया।
बचपन में ही उन्हें पांडु  से ईर्ष्या होने लगी, खासकर जब पांडु  युद्ध-कला और शासन में आगे बढ़ा। धृतराष्ट्र को भले
ही गुरु कृ पाचार्य और भीष्म जैसे विद्वानों ने शिक्षा दी, परंतु उनका आत्मविश्वास कभी पूरी तरह नहीं बन पाया।
यद्यपि वे कोमल हृदय और शांति चाहने वाले थे, लेकिन अपने पुत्रों, विशेषकर दुर्योधन के  प्रति मोह ने उन्हें नैतिक
रूप से भी अंधा बना दिया। यही संघर्ष अंततः कु रुवंश के  विनाश का कारण बना।

धृतराष्ट्र: शारीरिक और नैतिक अंधकार की एक त्रासदी

२३। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



श्रीमद्भागवतम्, जिसे भागवत पुराण भी कहा जाता है,

भारतीय संस्कृ ति के  सर्वाधिक प्रिय और आदरणीय ग्रंथों

में से एक है। यह के वल एक धार्मिक ग्रंथ ही नहीं, बल्कि

आध्यात्मिक जीवन का एक संपूर्ण मार्गदर्शक है। इसमें

गहन ज्ञान, सुंदर कथाएँ हैं और यह हमें ईश्वर के  प्रति

शुद्धप्रेम और भक्ति की शिक्षा देता है।  

इस प्राचीन संस्कृ त ग्रंथ ने कई शताब्दियों तक भारतीय

धर्म, संगीत, कला, त्योहारों और दैनिक जीवन को

प्रभावित किया है। यह मुख्यतः भक्ति पर कें द्रित है—

भगवान कृ ष्ण के  प्रति समर्पण, और यह भक्ति कै से मुक्ति

और सुख की ओर ले जा सकती है।  

श्रीमद्भागवतम् किसने लिखा?  

श्रीमद्भागवतम् की रचना महान ऋषि वेदव्यास ने की थी,

जिन्होंने महाभारत भी लिखा और वेदों का संकलन भी

किया। परंपरा के  अनुसार, इतने सारे ग्रंथ लिखने के  बाद

भी व्यास जी को अधूरापन महसूस हुआ। उनके  गुरु नारद

मुनि ने उन्हें ऐसा ग्रंथ लिखने को कहा जो के वल

ईश्वरभक्ति पर कें द्रित हो। तभी व्यास ने भागवतम् की

रचना की, जिसे उनकी सबसे महान रचना माना जाता है। 

इसमें 12 खंड (जिन्हें सर्ग या स्कं ध कहा जाता है) और

कु ल मिलाकर 18,000 से अधिक श्लोक हैं। इसमें कथाएँ,

उपदेश और संतों और राजाओं के  बीच वार्तालाप शामिल

हैं। मुख्य कथा राजा परीक्षित के  बारे में है, जिनकी मृत्यु

सात दिनों में होने वाली है और वे अपनी मृत्यु की तैयारी

के लिए भागवतम् सुनते हैं।  

भागवतम् के  अंदर क्या है?  

भागवतम् के  12 भागों में से प्रत्येक में कु छ न कु छ

विशेषता है:  

सर्ग 1-2: परिचय, भागवतम् कै से और क्यों कही गई,

भक्ति का महत्व। 

सर्ग 3-5: ब्रह्मांड की रचना, संसार की संरचना और दिव्य

ऋषियों की कथाएँ।  

सर्ग 6-9: भक्ति की प्रसिद्ध कथाएँ—जैसे प्रह्लाद, ध्रुव,

अजामिल, गजेंद्र, और कई अन्य। 

सर्ग 10: सबसे प्रसिद्ध अंश—भगवान कृ ष्ण का जीवन

और उनकी दिव्य लीलाएँ, विशेषकर वृंदावन में उनकी

बाल्यावस्था। 

सर्ग 11-12: कृ ष्ण द्वारा अपने भक्त उद्धव को दिए गए

उपदेश और कलियुग (हमारे वर्तमान युग) के  संके त। 

मुख्य संदेश सरल है: ईश्वर के  प्रति प्रेमपूर्ण भक्ति ही

सर्वोच्च मार्ग है। यदि किसी ने गलतियाँ भी की हों, तो भी

कृ ष्ण के  प्रति सच्चा प्रेम उन्हें मुक्त कर सकता है।  

भागवतम् का प्रसार कै से हुआ:  
प्राचीन काल में, भागवतम् संतों और कथावाचकों द्वारा
साझा किया जाता था। इस ग्रंथ की सबसे प्रसिद्ध
घटनाओं में से एक वह है जब ऋषि शुक राजा परीक्षित
को, जिनके  जीवन में के वल सात दिन शेष थे, संपूर्ण
भागवतम् सुनाते हैं। 

श्रीमद्भागवतम्: जीवन, प्रेम और मोक्ष का आध्यात्मिक मार्ग 

sanatanpravah.org

२४। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



यह भागवत सप्ताह का आदर्श बन गया, जहाँ लोग सात

दिनों तक पूर्ण भागवतम सुनने के  लिए एकत्रित होते हैं।

ये पाठ आज भी भारत और दुनिया भर में होते हैं। भक्ति

आंदोलन (12वीं से 17वीं शताब्दी तक) के  दौरान,

मीराबाई, सूरदास, तुलसीदास, नामदेव, तुकाराम और

चैतन्य महाप्रभु जैसे संत भागवतम से प्रेरित थे। उन्होंने

कृ ष्णकी कथाओं पर आधारित गीत गाए और कविताएँ

लिखीं और इन शिक्षाओं को आम लोगों तक पहुँचाया। 

 भारतीय संस्कृ ति पर प्रभाव: 

 1. साहित्य और काव्य: 

भागवतम की कथाओं और शिक्षाओं ने विभिन्न भारतीय

भाषाओं के  कई कवियों और लेखकों को प्रेरित किया है।

कृ ष्ण और गोपियों, राधा, गोवर्धन और रास नृत्य की

कथाएँ भारत भर में सैकड़ों कविताओं, गीतों और पुस्तकों

में पाई जाती हैं। 

  

2. संगीत और नृत्य:  

भागवतम का भारतीय संगीत से गहरा संबंध है। कई

भक्ति गीत (भजन, अभंग, कीर्तन) इसकी कहानियों से

उत्पन्न हुए हैं। भरतनाट्यम, कथक और ओडिसी जैसे

शास्त्रीय नृत्य अक्सर कृ ष्ण के  बचपन और गोपियों के

साथ उनकी लीला पर आधारित नृत्य प्रस्तुत करते हैं। 

रास लीला, जिसमें कृ ष्ण एक साथ कई गोपियों के  साथ

नृत्य करते हैं, भारतीय संस्कृ ति में सबसे अधिक प्रदर्शित

किए जाने वाले विषयों में से एक है।  

3. कला और मंदिर:  

भारत भर के  मंदिरों में चित्रकारी, नक्काशी और मूर्तियाँ

भागवतम के  दृश्य दर्शाती हैं—कृ ष्ण गोवर्धन पर्वत उठाते

हुए, कालिया नाग पर नृत्य करते हुए, माखन चुराते हुए

और ग्वालबालों के  साथ खेलते हुए। मथुरा, वृंदावन,

द्वारका, उडुपी और पुरी के  मंदिर इन्हीं कहानियों पर

आधारित हैं। 

4. त्यौहार: 
जन्माष्टमी (कृ ष्ण का जन्मदिन), गोवर्धन पूजा और होली
जैसे त्यौहार भागवत की कथाओं पर आधारित हैं। भारत
भर के  गाँवों और कस्बों में, ये त्यौहार हर्षोल्लास, संगीत,
नृत्य और कथावाचन के  साथ मनाए जाते हैं। 

 5. नैतिक शिक्षाएँ:  
यद्यपि भागवत आनन्द और उल्लास से भरपूर है, यह
गहन सत्य भी सिखाती है। यह इन विषयों पर चर्चा करती
है:  
सभी प्राणियों के  प्रति दया,  
भौतिक वस्तुओं से वैराग्य, 
कठिन समय में ईश्वर में विश्वास, 
क्षमा की शक्ति, 
और दिव्य कथाओं (श्रवण) को सुनने का महत्व। 
प्रह्लाद, गजेंद्र और राजा भरत जैसी कहानियाँ विश्वास,
साहस और प्रेम के  साथ जीना सिखाती हैं।  

वैश्विक पहुँच:  
बीसवीं सदी में, इस्कॉन (अंतर्राष्ट्रीय कृ ष्ण भावनामृत
संघ) के  संस्थापक स्वामी प्रभुपाद ने भागवतम् का अंग्रेजी
में अनुवाद किया और सरल शब्दों में इसका अर्थ
समझाया। उन्हीं की बदौलत, आज दुनिया भर में लाखों
लोग भागवतम् पढ़ते, जपते और उसका पालन करते हैं।  
आज, यह अमेरिका, यूरोप, अफ्रीका, रूस और एशिया में
पढ़ा जाता है। भक्त अपनी-अपनी भाषाओं में कृ ष्ण के
नाम गाते और उनकी कथाएँ पढ़ते हैं। भागवतम् भक्ति
का एक वैश्विक ग्रंथ बन गया है। 
 
निष्कर्ष: 
श्रीमद्भागवतम् के वल एक ग्रंथ नहीं है—यह एक जीवंत
परंपरा है। यह हृदय को स्पर्श करती है, आत्मा को ऊपर
उठाती है और प्रेम एवं भक्ति का मार्ग दिखाती है। यह
सिखाती है कि ईश्वर दूर नहीं, बल्कि हमारे हृदय में,
प्रत्येक प्राणी में और प्रत्येक क्षण में विद्यमान है।  
कथाओं, गीतों और दिव्य शिक्षाओं के  माध्यम से,
भागवतम् सभी आयुवर्ग के  लोगों का मार्गदर्शन करता
रहता है और उन्हें याद दिलाता है कि: 
“शुद्ध हृदय से कृ ष्ण से प्रेम करना ही जीवन का सर्वोच्च
लक्ष्य है।”  
आज भी, मंदिरों, घरों, उत्सवों, संगीत और कला में,
भागवतम् की आत्मा जीवित है—लाखों लोगों के  जीवन
में प्रकाश, शांति और आनंद लाती है। 

sanatanpravah.org

२५। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



उपनिषद भारतीय इतिहास के  कु छ सबसे महत्वपूर्ण और

पवित्र ग्रंथ हैं। इनमें जीवन, आत्मा और ब्रह्मांड के  बारे में

गहन विचार और आध्यात्मिक अवधारणाएँ समाहित हैं।

ये ग्रंथ वेदों के  अंत में आते हैं और इन्हें अक्सर वेदांत

कहा जाता है, जिसका अर्थ है "वेदों का अंत"।

उपनिषदभारतीय दर्शन की शुरुआत का प्रतीक हैं और

इन्होंने दुनिया भर के  कई धर्मों और विचारकों को

प्रभावित किया है।  

"उपनिषद" शब्द तीन संस्कृ त शब्दों से मिलकर बना है:  

उप (निकट)  

नि (नीचे)  

षद् (बैठना)  

इसका अर्थ है एक छात्र जो गुप्त या पवित्र ज्ञान सीखने के

लिए शिक्षक के  निकट बैठता है। उपनिषद जीवन के

सबसे महत्वपूर्ण प्रश्नों पर शिक्षकों और छात्रों के  बीच

वार्तालाप के  रूप में लिखे गए हैं:  

मैं कौन हूँ? 

जीवन का उद्देश्य क्या है?  

मृत्यु के  बाद क्या होता है?  

वेद (1500-1000 ईसा पूर्व): 

उपनिषदों से पहले, वेद थे, जो भारत के  सबसे प्राचीन

ग्रंथ थे। वेदों में शामिल हैं:  

संहिताएँ - देवताओं के  लिए भजन और प्रार्थनाए  

ब्राह्मण - अनुष्ठान और अनुष्ठानों के  नियम  

आरण्यक - ध्यान के  लिए वन ग्रंथ  

उपनिषद - आध्यात्मिक शिक्षाए  

उपनिषद वेदों का हिस्सा हैं, लेकिन अनुष्ठानों पर ध्यान

कें द्रित करने के  बजाय, वे ब्रह्मांड, आत्मा (आत्मा) और

ईश्वर (ब्रह्म) के  बारे में गहन प्रश्न पूछते हैं।  

उपनिषद कब लिखे गए थे?  

200 से ज़्यादा उपनिषद हैं, लेकिन 108 महत्वपूर्ण माने

जाते हैं, और लगभग 12-13 को मुख्य या प्रमुख

उपनिषद कहा जाता है। दार्शनिकों द्वारा इनका सबसे

अधिक अध्ययन भी किया गया है।  

प्रारंभिक उपनिषद (800-400 ईसा पूर्व):  

ये सबसे प्राचीन और सबसे महत्वपूर्ण हैं। इनमें

बृहदारण्यक उपनिषद, छांदोग्य उपनिषद, तैत्तिरीय

उपनिषद, ऐतरेय उपनिषद, के न उपनिषद, कठ उपनिषद,

ईश उपनिषद, मुंडक और मांडूक्य उपनिषद तथा प्रश्न

उपनिषद शामिल हैं। ये प्राचीन संस्कृ त में लिखे गए थे

और काव्यात्मक एवं दार्शनिक विचारों से परिपूर्ण हैं।  

उत्तरकालीन उपनिषद (200 ईसा पूर्व - 1200 ईस्वी):  

ये बौद्ध और जैन धर्म के  आरंभ के  बाद लिखे गए थे। इन

पर अन्य आध्यात्मिक विचारों का प्रभाव दिखाई देता है

और ये प्रायः शिव, विष्णु या देवी जैसे विशिष्ट देवताओं

पर कें द्रित होते हैं। कु छ उत्तरकालीन उपनिषद योग,

संन्यास और ध्यान पर आधारित हैं। 

ज्ञान, ध्यान और मोक्ष का वैदिक स्रोत – उपनिषद 

sanatanpravah.org

२६। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



उदाहरणों में श्वेताश्वतरउपनिषद, कै वल्य उपनिषद, योग

तत्व उपनिषद और तेजोबिंदु उपनिषद शामिल हैं। 

उपनिषदों में मुख्य विचार: 

उपनिषद गहन विचारों से भरे हैं। ये हमें निम्नलिखित के

बारे में शिक्षा देते हैं: 

ब्रह्म - परम सत्य: 

ब्रह्म परम सत्य है। यह अदृश्य, अनंत और ब्रह्मांड की हर

चीज़ का स्रोत है। यह कोई साकार ईश्वर नहीं, बल्कि हर

चीज़ के  पीछे  छिपी सार्वभौमिक शक्ति है। "सब कु छ ब्रह्म

है।" - छांदोग्य उपनिषद। 

आत्मा - आंतरिक आत्मा: 

आत्मा प्रत्येक व्यक्ति के  भीतर की आत्मा या सच्चा

स्वरूप है। उपनिषद कहते हैं कि आत्मा ब्रह्म के  समान है,

अर्थात आत्मा और ब्रह्मांड एक हैं। "तत् त्वम् असि" - तुम

वही हो (तुम ब्रह्म हो)। 

मोक्ष - पुनर्जन्म से मुक्ति: 

उपनिषद सिखाते हैं कि हम कई बार जन्म और मृत्यु

(पुनर्जन्म) से गुजरते हैं। लक्ष्य इस चक्र से मुक्त होकर

मोक्ष, या आध्यात्मिक स्वतंत्रता प्राप्त करना है। यह तब

होता है जब हम अपने वास्तविक स्वरूप (आत्मा = ब्रह्म)

को जान लेते हैं। 

कर्म - कर्म का नियम:  

उपनिषद भी कर्म के  बारे में बताते हैं, जिसका अर्थ है कि

हमारे कर्मों के  परिणाम होते हैं। अच्छे कर्म अच्छे परिणाम

लाते हैं; बुरे कर्म दुख लाते हैं। इसका प्रभाव हमारे भावी

जीवन पर भी पड़ता है। 

 उपनिषद कै से लिखे गए हैं: 
उपनिषद पाठ्यपुस्तकों की तरह नहीं लिखे गए हैं। वे
काव्यात्मक और प्रतीकों से भरे हैं। अक्सर बातचीत के
रूप में। कहानियों, दृष्टांतों और उदाहरणों का प्रयोग करें।
बड़े प्रश्न पूछें  और उत्तर खोजें। प्रसिद्ध वार्तालापों में
शामिल हैं: 
याज्ञवल्क्य और मैत्रेयी - प्रेम और अमरता के  बारे में। 
नचिके ता और यम (मृत्यु के  देवता) - मृत्यु के  बाद क्या
होता है, इसके  बारे में। 
श्वेतके तु और उनके  पिता उद्दालक - आत्मा के  बारे में। 

उपनिषद और भारतीय दर्शन: 
उपनिषद वेदांत का आधार हैं, जो भारतीय दर्शन के
प्रमुख संप्रदायों में से एक है। 
अद्वैत वेदांत - अद्वैतवाद: 
आदि शंकराचार्य, एक महान भारतीय संत (आठवीं
शताब्दी ई.) ने प्रमुख उपनिषदों की व्याख्याएँ लिखीं।
उन्होंने अद्वैत, अर्थात् अद्वैतवाद - अर्थात् आत्मा और
ईश्वर में कोई अंतर नहीं है, की शिक्षा दी। 

 वेदांत के  अन्य संप्रदाय: 
अन्य वेदांत संप्रदाय उपनिषदों की अलग-अलग व्याख्या
करते हैं। 
रामानुज का विशिष्टाद्वैत - ईश्वर और आत्मा जुड़े हुए हैं,
लेकिन एक नहीं हैं।  
माधव का द्वैत - ईश्वर और आत्मा सदैव पृथक हैं।  
फिर भी, सभी संप्रदाय उपनिषदों को पवित्र ग्रंथ मानते
हैं।   

अन्य धर्मों पर प्रभाव:  
उपनिषदों के  विचारों ने बौद्ध धर्म और जैन धर्म को
प्रभावित किया। ये धर्म बाद के  उपनिषदों के  लगभग उसी
समय शुरू हुए थे। बुद्ध ने एक अलग मार्ग सिखाया,
स्थायी आत्मा (अनत्ता) के  विचार को नकारते हुए, लेकिन
ध्यान जैसी उपनिषदीय विधियों का उपयोग किया। जैन
धर्म भी उपनिषदों की तरह आत्म-अनुशासन और मुक्ति
पर कें द्रित है। 
 

sanatanpravah.org

२७। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



हृदय रोग (सीवीडी) भारत में मृत्यु दर का प्रमुख कारण

बनकर उभरा है, जो ग्लोबल बर्डन ऑफ डिजीज अध्ययन

(2020) के  अनुसार, कु ल मौतों का लगभग 28% है।

कभी संपन्नता की बीमारी मानी जाने वाली सीवीडी अब

शहरी और ग्रामीण सीमाओं को पार कर अमीर और गरीब

दोनोंको प्रभावित कर रही है। यह लेख भारत में राज्यवार

व्यापकता, आयु और पेशे के  अनुसार सीवीडी के  वितरण,

प्रकार और कारणों, भोजन और व्यायाम की भूमिका,

और व्यावहारिक, भारत-विशिष्ट समाधानों पर गहराई से

चर्चा करता है। 

          हृदय रोग उन रोगों के  वर्ग को संदर्भित करता है

जो हृदय और रक्त वाहिकाओं को प्रभावित करते हैं।

प्रमुख प्रकारों में शामिल हैं: 

कोरोनरी धमनी रोग (सीएडी): हृदय को रक्त की

आपूर्ति करने वाली धमनियों में रुकावट। इसके

परिणामस्वरूप कु ल सीवीडी के  60% मामले होते हैं। 

सेरेब्रोवास्कु लर रोग: मस्तिष्क में खराब रक्त की आपूर्ति

के  कारण स्ट्रोक जैसी स्थितियाँ। इसके  परिणामस्वरूप

कु ल सीवीडी के  20% मामले होते हैं। 

आमवाती हृदय रोग: आमवाती बुखार से हृदय के  वाल्वों

को नुकसान, जो गरीब आबादी में आम है। कु ल हृदय रोग

(सीवीडी) के  10% मामले इसके  कारण होते हैं। 

जन्मजात हृदय रोग: हृदय संरचना में विकृ तियाँ जन्म से

ही मौजूद होती हैं। कु ल सीवीडी मामलों में से 2% इसके

कारण होते हैं। 

हृदय विफलता: हृदय रक्त को कु शलतापूर्वक पंप करने

में असमर्थ होता है। भारत में कु ल सीवीडी मामलों में से

8% इसके  कारण होते हैं।  

भारत में सीवीडी के  बोझ में व्यापक क्षेत्रीय विविधताएँ

दिखाई देती हैं। भारतीय आयुर्विज्ञान अनुसंधान परिषद

(आईसीएमआर) और एनसीडी जोखिम कारक सहयोग

के  आंकड़ों के  आधार पर के रल, पंजाब और दिल्ली जैसे

राज्यों में बेहतर निदान के  साथ-साथ जीवनशैली से जुड़े

जोखिमों के कारण सीवीडी के  मामले अधिक हैं। बिहार,

झारखंड और उत्तर प्रदेश में कम निदान और अपर्याप्त

आंकड़ों की समस्या है। चौंकाने वाले आंकड़े बताते हैं कि

भारत में सभी दिल के  दौरे के  25% मामले 40 वर्ष से कम

उम्र के  लोगों को होते हैं। भारतीयों में पश्चिमी देशों की

तुलना में 10-15 साल पहले हृदय रोग विकसित होने की

संभावना होती है।  

हृदय रोग का बढ़ता भार: भारत की सेहत पर मंडराता संकट 

sanatanpravah.org

२८। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



शहरी कामकाजी आबादी, विशेष रूप से डेस्क जॉब या

उच्च तनाव वाले व्यवसायों में काम करने वालों को

जीवनशैली से जुड़े कारकों के  कारण सबसे अधिक

जोखिम का सामना करना पड़ता है। 

भारत में हृदय रोग के  कारण व्यवहारिक और प्रणालीगत

दोनों हैं: 

क. अस्वास्थ्यकर आहार: 

संतृप्त वसा, परिष्कृ त कार्बोहाइड्रेट, ट्रांस वसा, चीनी

और नमक का अधिक सेवन। 

फलों, सब्जियों और साबुत अनाज का कम सेवन। 

ख. शारीरिक निष्क्रियता: 

10% से भी कम भारतीय वयस्क अनुशंसित

शारीरिक गतिविधि स्तर को पूरा करते हैं। 

ग. तंबाकू  और शराब का सेवन: 

29% वयस्क पुरुष और 11% महिलाएं तंबाकू  का

सेवन करती हैं। 

शराब का बढ़ता सेवन, खासकर युवाओं और शहरी

आबादी में। 

घ. तनाव और मानसिक स्वास्थ्य:  

शहरी तनाव, लंबे काम के  घंटे और नींद की कमी

हृदय रोग के  जोखिम को काफी बढ़ा देते हैं। 

ङ. चिकित्सीय स्थितियाँ:  

मधुमेह (12%), उच्च रक्तचाप (25%), और मोटापे

का उच्च प्रसार। 

कई लोगों का निदान और उपचार नहीं हो पाता। 

च. प्रदूषण: 

वायु प्रदूषण, खासकर उत्तरी भारत में, हृदय रोग

और स्ट्रोक के  जोखिम को बढ़ाता है। 

भारत में हृदय रोग (सीवीडी) के  बढ़ने में आहार की
कें द्रीय भूमिका है: 

हानिकारक आहार पैटर्न:  
रिफाइंड तेल और घी का अधिक सेवन एलडीएल
(खराब कोलेस्ट्रॉल) बढ़ाता है। 
मीठे  स्नैक्स और सोडा इंसुलिन प्रतिरोध और मोटापे
को बढ़ावा देते हैं। 
प्रसंस्कृ त और तले हुए खाद्य पदार्थों में हानिकारक
ट्रांस वसा होती है। 
अधिक नमक रक्तचाप बढ़ाता है, जो सीवीडी का
एक प्रमुख जोखिम कारक है। 

सुरक्षात्मक आहार संबंधी आदतें: 
साबुत अनाज, दालें और बाजरा रक्त शर्क रा और
कोलेस्ट्रॉल को नियंत्रित करते हैं। 
फल और हरी पत्तेदार सब्जियाँ एंटीऑक्सीडेंट और
फाइबर प्रदान करती हैं। 
अलसी, मेवे और मछली से प्राप्त ओमेगा-3 वसा
सूजन को कम करने में मदद करते हैं। 

पारंपरिक भारतीय आहार, यदि संतुलित हो और अधिक
तेल या चीनी से भरपूर न हो, तो हृदय के  लिए स्वस्थ होता
है। समस्या अत्यधिक आधुनिक खान-पान की आदतों में
है। 

हृदय रोग में शारीरिक निष्क्रियता की भूमिका: 
नियमित शारीरिक गतिविधि हृदय की रक्षा इस प्रकार
करती है:  

रक्तचाप कम करना 
एचडीएल (अच्छा कोलेस्ट्रॉल) बढ़ाना 
वजन और शर्क रा के  स्तर को नियंत्रित करना 
रक्त परिसंचरण में सुधार 

भारत में निष्क्रियता के  रुझान:  
शहरी वयस्क औसतन 8 घंटे से अधिक समय तक
बैठे  रहते हैं। 

sanatanpravah.org

२९। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



25% से भी कम लोग नियमित रूप से चलते हैं। 
स्कू लों में नियमित शारीरिक शिक्षा का अभाव है। 
यहाँ तक कि प्रतिदिन 30 मिनट की तेज चाल भी
हृदय रोग के  जोखिम को 30% से अधिक कम कर
सकती है। 

 
भारत में हृदय रोग को रोकने के  समाधान: 
भारत में हृदय रोग महामारी से निपटने के  लिए एक
बहुआयामी, सांस्कृ तिक रूप से अनुकू लित दृष्टिकोण की
आवश्यकता है। 

क. नीति और जन स्वास्थ्य उपाय: 
एनपीसीडीसीएस जैसे राष्ट्रीय कार्यक्रमों को मजबूत
किया जाना चाहिए। 
अनिवार्य खाद्य लेबलिंग और ट्रांस वसा प्रतिबंध। 
तंबाकू  और शराब के  विपणन को विनियमित करें,
विशेष रूप से युवाओं को लक्षित करते हुए। 

ख .स्वस्थ सेवा तक पहुँच :  
नियमित रक्तचाप, कोलेस्ट्रॉल और शुगर की जाँच के
साथ प्राथमिक स्वास्थ्य सेवा को मज़बूत बनाएँ। 
NCD जाँच में आशा और ANM कार्यकर्ताओं को
प्रशिक्षित करें। 
स्टैटिन और बीटा-ब्लॉकर्स जैसी हृदय संबंधी दवाओं
की किफ़ायती उपलब्धता सुनिश्चित करें। 

ग. जागरूकता अभियान:  
टीवी, व्हाट्सएप और सोशल मीडिया के  माध्यम से
सांस्कृ तिक रूप से संवेदनशील जन जागरूकता। 
मशहूर हस्तियों, स्थानीय प्रभावशाली लोगों और
धार्मिक समूहों को शामिल करें।  

घ . कार्यस्थल एवं स्कू ल कार्यक्रम: 
नियमित स्वास्थ्य जाँच के  साथ कॉर्पोरेट कल्याण
कार्यक्रम। 

स्कू लों में दैनिक योग, खेलकू द या शारीरिक
गतिविधि। 

आहार और जीवन शैली में सुधार: 

पारंपरिक भारतीय हृदय-स्वस्थ आहार - बाजरा,
दाल, मौसमी सब्ज़ियों को बढ़ावा दें। 
मात्रा नियंत्रण और लेबल पढ़ना सिखाएँ। 
सामुदायिक योग, पैदल चलने वाले समूहों और सुबह
के  व्यायाम को प्रोत्साहित करें। 

आयुर्वेदिक अभ्यास: 

हृदय को मजबूत करने के  लिए अर्जुन, अश्वगंधा और
गुग्गुल जैसी जड़ी-बूटियों का उपयोग। 
हृदय स्वास्थ्य के  लिए दोषों, विशेष रूप से पित्त को
संतुलित करने पर ध्यान दें। 

योग और प्राणायाम: 

अनुलोम-विलोम, भ्रामरी और सूर्य नमस्कार का
दैनिक अभ्यास तनाव को कम करता है और रक्त
संचार में सुधार करता है। 
ध्यान दीर्घकालिक मानसिक शांति और रक्तचाप को
कम करने में मदद करता है। 

          भारत में हृदय रोग के वल एक चिकित्सीय समस्या
नहीं है—यह एक सामाजिक-सांस्कृ तिक, आर्थिक और
जीवनशैली संबंधी चुनौती है। खान-पान में बदलाव और
शारीरिक निष्क्रियता से लेकर तनाव और प्रदूषण तक,
कई कारक इस महामारी को बढ़ावा देते हैं। हालाँकि,
समाधान हमारीपरंपराओं और सामुदायिक संरचनाओं में
भी निहित हैं। आधुनिक चिकित्सा, जन स्वास्थ्य नीति
और शिक्षा द्वारा समर्थित, सचेतन जीवनशैली का
पुनरुत्थान इस खतरनाक प्रवृत्ति को उलट सकता है।
भारत एक दोराहे पर खड़ा है। 

sanatanpravah.org

३०। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



अवसाद आज मानवता को प्रभावित करने वाली सबसे
व्यापक मानसिक स्वास्थ्य स्थितियों में से एक है। निरंतर
उदासी, निराशा, आत्म-सम्मान में कमी और जीवन में
रुचि की कमी से ग्रस्त, यह दुनिया भर में 28 करोड़ से
ज़्यादा लोगों को प्रभावित करता है। भारत में, जीवनशैली
मेंबदलाव, अलगाव और भावनात्मक ज़रूरतों की
अनदेखी के  कारण, विशेष रूप से शहरी क्षेत्रों में, इसका
प्रचलन तेज़ी से बढ़ रहा है। जहाँ आधुनिक मनोचिकित्सा
अवसाद को समझने और उसका इलाज करने के  लिए
एक नैदानिक ढाँचा प्रदान करती है, वहीं प्राचीन भारतीय
ज्ञान प्रणालियाँ—वैदिक साहित्य, आयुर्वेद और ज्योतिष
(ज्योतिष) एक अधिक समग्र, आध्यात्मिक और
संवैधानिक दृष्टिकोण प्रदान करती हैं। यह लेख आधुनिक
और पारंपरिक भारतीय दृष्टिकोणों से अवसाद की
पड़ताल करता है और एकीकृ त, प्राकृ तिक समाधान
प्रस्तुत करता है।  

अवसाद की आधुनिक समझ:  
पश्चिमी चिकित्सा में, अवसाद (नैदानिक अवसाद या
प्रमुख अवसादग्रस्तता विकार) का निदान निम्नलिखित
लक्षणों के  आधार पर किया जाता है:  

लगातार उदासी 
दैनिक गतिविधियों में रुचि की कमी 

थकान या नींद में गड़बड़ी 
बेकार या अपराधबोध की भावना 
ध्यान कें द्रित करने में कठिनाई 
आत्महत्या के  विचार 

इसके  कारणों को अक्सर निम्नलिखित के  मिश्रण के  लिए
जिम्मेदार ठहराया जाता है:  

जैव रासायनिक असंतुलन (जैसे, सेरोटोनिन,
डोपामाइन) 
आनुवंशिकी 
तनाव या आघात 
सामाजिक और पर्यावरणीय कारक 
उपचार में दवाएँ (अवसादरोधी), मनोचिकित्सा
(जैसे, सीबीटी), और जीवनशैली में बदलाव शामिल
हैं।  

वैदिक साहित्य में अवसाद:  
वैदिक और उपनिषदिक ग्रंथ अवसाद को एक चिकित्सीय
स्थिति के  रूप में परिभाषित नहीं करते हैं, बल्कि वे मन
(मनस), चेतना (चित्त) और मानसिक क्लेशों (क्लेशों) का
गहराई से अन्वेषण करते हैं। अवसाद की व्याख्या कई
वैदिक दृष्टिकोणों से की जा सकती है:  

क. तामसिक मन (तमस गुण):  
भगवद् गीता के  अनुसार, मन तीन गुणों से प्रभावित होता
है:  

सत्व - स्पष्टता, ज्ञान 
रज - क्रियाशीलता, इच्छा 
तमस - अंधकार, जड़ता 

मन की तामसिक अवस्था आलस्य, भ्रम, उदासी और
इच्छाशक्ति की कमी की ओर ले जाती है—जो नैदानिक
अवसाद से काफी मिलती-जुलती है।  
“तमस अज्ञान से उत्पन्न होता है, यह असावधानी,
आलस्य और निद्रा से बाँधता है।” – भगवद् गीता, 14.8 

आयुर्वेद और उपनिषदों की दृष्टि में मानसिक स्वास्थ्य और अवसाद 

३१। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



ख. विषाद और अर्जुन की निराशा: 

भगवद्गीता (अर्जुन विषाद योग) के  पहले अध्याय में,
अर्जुन एक गहन भावनात्मक और मानसिक विक्षोभ का
अनुभव करता है: 

काँपना 
शक्ति का ह्रास 
भय और भ्रम 
गहरा दुःख 

भगवान कृ ष्ण इसे आध्यात्मिक अज्ञान (अविद्या) कहते हैं
और ज्ञान, भक्ति और कर्म को उपचार के  मार्ग बताते हैं। 

ग. उपनिषदों की शिक्षाएँ:  

छांदोग्य और बृहदारण्यक उपनिषद इस बात पर चर्चा
करते हैं कि कै से आत्मा (आत्मा), जब साकार नहीं होती,
तो दुःख (शोक) की ओर ले जाती है, और के वल आत्म-
ज्ञान (आत्म-ज्ञान) ही दुख से मुक्ति दिलाता है।  

अवसाद की आयुर्वेदिक समझ:  

आयुर्वेद अवसाद को मन और दोषों के  विकार के  रूप में
वर्गीकृ त करता है। इसे सामान्यतः निम्न श्रेणियों में
वर्गीकृ त किया जाता है:  

क. मनोवाह स्रोतस दूष्टि (मानसिक नाड़ियों का

अवरोध):  

विचारों और भावनाओं को ले जाने वाले नाड़ियाँ आंतरिक
या बाह्य कारकों के  कारण अवरुद्ध हो जाती हैं, जिससे
मानसिक स्थिति अशांत हो जाती है।  

ख. दोष की भागीदारी:  

वात-प्रकार का अवसाद: चिंता, भय, अके लापन, बेचैनी।  
पित्त-प्रकार का अवसाद: क्रोध, चिड़चिड़ापन,
अपराधबोध, पूर्णतावाद।  
कफ-प्रकार का अवसाद: सुस्ती, भारीपन, सुस्ती,
अलगाव। 

ग . ओजस ह्रास: 
ओजस जीवन और रोग प्रतिरोधक क्षमता का सूक्ष्म सार
है। तनाव, कु पोषण या अत्यधिक परिश्रम के  कारण
इसकी कमी अवसाद की चपेट में आ सकती है। 
 घ . सत्व, रजस और तमस का असंतुलन: 
जब सत्त्व कम होता है, तो समझदारी और मन की
स्थिरता भी कम हो जाती है। 
बहुत ज़्यादा रजस मन को बेचैन और असंतुष्ट बना देता
है। 
अधिक तमस से शरीर और मन सुस्त और भारी हो जाते
हैं। 
आयुर्वेद अवसाद का इलाज दोषों को संतुलित करके ,
शरीर की ताकत (ओजस) बढ़ाकर और सत्त्व को मजबूत
करके  करता है । 

अवसाद पर ज्योतिषीय दृष्टिकोण (ज्योतिष):  
वैदिक ज्योतिष में, मानसिक स्वास्थ्य को निम्न माध्यमों से
देखा जाता है:  

चंद्रमा: मन का प्रतिनिधित्व करता है; कष्ट (जैसे, शनि,
राहु, के तु द्वारा) भावनात्मक उथल-पुथल का कारण बन
सकते हैं। 
बुध: बुद्धि, तंत्रिका तंत्र। 
पंचम और चतुर्थ भाव: भावनाएँ, आंतरिक शांति। 
बारहवाँ भाव: एकाकीपन, मानसिक स्वास्थ्य समस्याएँ। 
शनि और राहु: चंद्रमा या लग्न को प्रभावित करने पर, ये
अवसाद, भय और भ्रम पैदा कर सकते हैं। 
 
अवसाद से जुड़े सामान्य योग: 
के मद्रुम योग: चंद्रमा के  दोनों ओर कोई ग्रह न हो -
अके लापन। 
ग्रहण योग: ग्रहण (राहु/के तु के  साथ सूर्य और चंद्रमा) -
अस्थिरता। 
चंद्र शनि योग: शनि के  साथ चंद्रमा - उदासी। 

ज्योतिष भाग्य का निर्धारण नहीं करता, बल्कि
संवेदनशील समय की प्रवृत्तियों और समय (दशा/
गोचर) के  बारे में जागरूकता प्रदान करता है। 

sanatanpravah.org

३२। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



वैदिक और आयुर्वेदिक दृष्टिकोण से अवसाद के

कारण: 

प्रज्ञा अपराध: "बुद्धि के  विरुद्ध अपराध" - अपने विवेक
या प्राकृ तिक लय के  विरुद्ध कार्य करना। 
आहारजन्य: अनुचित आहार - तामसिक, बासी, तैलीय
या सूखा भोजन। 
विहारजन्य: अनुचित जीवनशैली - एकांत, अनियमित
दिनचर्या, नींद की कमी। 
मानसिक हेतु: भावनात्मक आघात, अधूरी इच्छाएँ,
उद्देश्यहीनता। 
कर्म और संस्कार: पिछले जन्म के  प्रभाव या अनसुलझे
कर्म पैटर्न। 
ग्रहों का प्रभाव: कुं डली में मानसिक/भावनात्मक अशांति
पैदा करने वाले क्लेश। 

अवसाद के  लिए वैदिक और आयुर्वेदिक समाधान:  
क. आयुर्वेदिक चिकित्सा:  

अभ्यंग (तेल मालिश) - तंत्रिका तंत्र को शांत करता
है और वात को संतुलित करता है।  
शिरोधारा - माथे पर औषधीय तेल की निरंतर धार;
गहरी शांति। 
नस्य - नासिका मार्ग में हर्बल तेल; मन के  चैनलों को
साफ़ करता है। 
पंचकर्म - शरीर और मन को विषमुक्त करता है;
गहरी भावनाओं को बाहर निकालने में मदद करता
है। 

अवसाद के  लिए जड़ी-बूटियाँ: 
अश्वगंधा - एडाप्टोजेन; चिंता और थकान को कम
करता है। 
ब्राह्मी (गोटू कोला) - याददाश्त बढ़ाता है और मन
को शांत करता है। 
जटामांसी - अवसादरोधी और तंत्रिका टॉनिक। 
वच (मीठा ध्वज) - मानसिक स्पष्टता और वाणी को
उत्तेजित करता है। 

ख. आहार मार्गदर्शन (आहार): 
ताज़ा, सात्विक भोजन: गर्म, हल्के  मसालेदार,
मौसमी, शाकाहारी। 
इनसे बचें: बचा हुआ खाना, जमे हुए भोजन,
प्रसंस्कृ त चीनी, कै फीन। 
शामिल करें: घी, दूध, गुड़, भीगे हुए बादाम, खजूर,
तुलसी की चाय। 

C. दैनिक दिनचर्या (दिनचर्या): 
सूर्योदय से पहले उठें  
तेल मालिश, योग, प्राणायाम 
ध्यान और जप 
समय पर भोजन 
सूर्यास्त के  बाद डिजिटल डिटॉक्स 
जल्दी सोना (रात 10 बजे से पहले) 

D. योग और ध्यान संबंधी अभ्यास: 
आसन: सूर्य नमस्कार, बालासन (बाल मुद्रा),
विपरीत करणी (दीवार पर पैर ऊपर करके ) 

प्राणायाम: अनुलोम विलोम (नासिका छिद्र से दूसरी
नासिका), भ्रामरी (गुंजन), उज्जायी (विजयी श्वास) 

ध्यान: निर्देशित ध्यान या मंत्र जप (ॐ, सो-हम्),
हृदय कें द्र पर ध्यान 

भक्ति और कर्म योग: भक्ति गायन, निस्वार्थ सेवा। 
  
भावनात्मक कल्याण के  लिए ज्योतिषीय उपाय:  

चंद्रमा को मजबूत करें: मोती धारण करें (ज्योतिषीय
परामर्श के  बाद)। 
चंद्र मंत्र का जाप करें: “ॐ चंद्राय नमः”। 
सोमवार का व्रत: जाप और मंत्र: 
महामृत्युंजय मंत्र - उपचार और मानसिक शक्ति के
लिए। 
गायत्री मंत्र - स्पष्टता और आध्यात्मिक जागृति के
लिए। 

sanatanpravah.org

३३। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



हनुमान चालीसा - साहस और सुरक्षा के  लिए। 

दान और उपाय: सोमवार को दूध, चावल या सफे द

वस्त्र अर्पित करें। 

गरीबों या गायों को भोजन कराएँ। 

प्रतिदिन कपूर या घी का दीपक जलाएँ। 

रत्न चिकित्सा: चंद्र रत्न, पुखराज या पन्ना (ज्योतिषी

से परामर्श लें) 

 

भारतीय ज्ञान से समग्र जीवनशैली के  सुझाव: 

सत्संग: सत्य-साधकों की संगति मन को उन्नत करती

है। 

स्वाध्याय: शास्त्रों का स्वाध्याय स्पष्टता और उद्देश्य

प्रदान करता है। 

सेवा: दूसरों की मदद करने से आत्म-कें द्रित पीड़ा दूर

होती है। 

भक्ति: ईश्वर के  प्रति समर्पण तर्क  से परे शांति प्रदान

करता है। 

धर्म के  साथ जीवन जीना: सही कर्म, ईमानदारी और
अपने स्वभाव के  साथ एकरूपता स्थायी संतुष्टि
प्रदान करती है। 

          अवसाद, हालाँकि अक्सर एक विशुद्ध नैदानिक
विकार के  रूप में देखा जाता है, यह व्यक्ति के
आध्यात्मिक वियोग, असंतुलित जीवनशैली और

भावनात्मक उपेक्षा से गहराई से जुड़ा होता है। वैदिक
साहित्य, आयुर्वेद और ज्योतिष न के वल लक्षणों से राहत
प्रदान करते हैं, बल्कि आत्म-एकीकरण और परिवर्तन का
मार्ग भी प्रशस्त करते हैं।  
          आंतरिक स्व (आत्मा) के  साथ अपने संबंध को
पुनर्स्थापित करके , दोषों को संतुलित करके , ग्रहों की लय
के  साथ सामंजस्य स्थापित करके  और सात्विक जीवन
जीकर, अवसाद से मुक्ति पाई जा सकती है—न कि
के वल उसका इलाज करके । भारत का प्राचीन ज्ञान
सिखाता है कि सच्चामानसिक स्वास्थ्य के वल उदासी से
मुक्ति नहीं है, बल्कि आंतरिक आनंद की उपस्थिति है। 

sanatanpravah.org

1."स्वयं को पाने का सबसे अच्छा तरीका है, दूसरों की सेवा में खुद को खो देना।"

2. "ऐसे जियो जैसे तुम कल मरने वाले हो, और ऐसे सीखो जैसे तुम हमेशा जीने वाले

हो।"

3. "तुम यह कभी नहीं जान पाओगे कि तुम्हारे कार्यों का क्या परिणाम होगा, लेकिन यदि

तुम कु छ नहीं करोगे, तो कोई परिणाम नहीं होगा।"
-महात्मा गाँधी  

३४। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



भारतीय आध्यात्मिक और दार्शनिक परंपरा में आत्मा—

जिसे सामान्यतः "स्व" या "आत्मन" कहा जाता है—को

सबसे गहन और मूलभूत सत्य माना गया है। पश्चिमी

दृष्टिकोण जहाँ आत्मा को प्रायः धार्मिक या मनोवैज्ञानिक

संदर्भों में देखते हैं, वहीं भारतीय दृष्टिकोण आत्मा को

शाश्वत(नित्य), अविभाज्य, निराकार और शरीर-मन के

पार मानता है। 

          उपनिषदों, वैदिक ग्रंथों और आयुर्वेद में आत्मा,

शरीर, मन, ब्रह्मांड और परम सत्य के  साथ उसके  संबंध

का गहन विश्लेषण किया गया है। यह लेख इन पवित्र

ग्रंथों की दृष्टि से आत्मा के  स्वरूप की पड़ताल करता है

और एक समग्र समझ को प्रस्तुत करने का प्रयास करता

है। 

संस्कृ त में आत्मा का अर्थ :

संस्कृ त शब्द "आत्मन्" का अर्थ है "स्व" या "अंतर्मन का

सार"। यह के वल व्यक्ति की आत्मा नहीं, बल्कि समस्त

प्राणियों की दिव्य चेतना की चिंगारी है — जो शाश्वत,

अपरिवर्तनीय और अनंत है। 

"आत्माना विन्दते वीर्यम्।" 

– बृहदारण्यक उपनिषद 

(आत्मा से ही बल प्राप्त होता है।) 

आत्मा का न जन्म होता है, न मृत्यु। यह जन्म-मरण,

सुख-दुख और सभी भौतिक अनुभवों से परे रहती है। यह

हमारे मानसिक, भावनात्मक और शारीरिक अनुभवों की

मौन साक्षी है। 

उपनिषदों में आत्मा की व्याख्या :

उपनिषद, जिन्हें वेदांत कहा जाता है, आत्मा के  बारे में

सबसे सूक्ष्म और गहन शिक्षाएँ प्रदान करते हैं: 

बृहदारण्यक उपनिषद (1.4.10): 
“अहम् ब्रह्मास्मि” — “मैं ब्रह्म हूँ।” 
आत्मा और ब्रह्म (परम चेतना) के  अद्वैत संबंध की
घोषणा। 

छांदोग्य उपनिषद (6.8.7): 
“तत्त्वम् असि” — “वह तुम हो।” 
यह बताता है कि व्यक्ति का आंतरिक स्व ब्रह्मांडीय
चेतना से अलग नहीं है। 

कठ उपनिषद (2.2.13): 
“नित्योऽनित्यानाम् चेतनश्चेतनानाम्...” 
“शाश्वतों में शाश्वत, चेतनों में चेतना...” 
आत्मा को समस्त अनुभवों के  पीछे  की शुद्ध चेतना
बताया गया है। 

उपनिषदों में आत्मा के  चार प्रमुख गुण: 
नित्य (शाश्वत) – आत्मा न जन्म लेती है, न मृत्यु को
प्राप्त होती है। 
निर्गुण (रूप-रंग से परे) – आत्मा किसी गुण, रूप या
आकार में सीमित नहीं होती। 
साक्षी (द्रष्टा) – यह मन और शरीर के  अनुभवों की
मौन साक्षी है। 
आनंद स्वरूप – आत्मा का स्वभाव शांति और
आनंद है। 

 
आयुर्वेद में आत्मा और स्वास्थ्य का संबंध :
आयुर्वेद, जो के वल रोगों की चिकित्सा नहीं बल्कि जीवन
की समग्र समझ है, आत्मा को भी अपने सिद्धांतों में
शामिल करता है। 
मानव जीवन को वह चार घटकों के  समन्वय से बना
मानता है: 

शरीर (शरीर) 
मन (मनस) 
इंद्रियाँ (इंद्रियाणी) 
आत्मा (आत्मा) 

आत्मा का रहस्य: वेदों, उपनिषदों और आयुर्वेद में आत्मा की खोज 

sanatanpravah.org

३५। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



आयुर्वेद के  अनुसार, पूर्ण स्वास्थ्य के वल शरीर और मन

की शुद्धता में नहीं, बल्कि आत्मा के  साथ संतुलन और

सामंजस्य में भी निहित है। आत्मा से जुड़ाव ही व्यक्ति को

आंतरिक शक्ति, स्पष्टता और स्थायी आनंद प्रदान करता

है। 

 

मुख्य अवधारणाएँ: 

प्रकृ ति (शरीर-मन की संरचना) त्रिदोषों — वात,

पित्त और कफ — द्वारा नियंत्रित होती है, किंतु

जीवन के वल तभी संभव है जब उसमें आत्माकी

उपस्थिति हो। 

चैतन्य (चेतना) या जीवात्मा सम्पूर्ण शरीर में व्याप्त

होकर उसे जीवित बनाती है। 

स्वास्थ्य वही है, जहाँ व्यक्ति का अपने आंतरिक

आत्मा से गहरा और सच्चा समन्वय हो। 

रोग तब उत्पन्न होता है जब हम अपने वास्तविक

स्वरूप को भूल जाते हैं और अहंकार व भौतिक

लालसाओं में उलझ जाते हैं। 

 आयुर्वेदिक उद्धरण: 

 "शरीर इन्द्रिय सत्त्व आत्मा संयोगो धारि जीवनम्।" 

                                                      – चरक संहिता 

(शरीर, इंद्रियाँ, मन और आत्मा का संयोग ही जीवन को

धारण करता है।) 

          आयुर्वेद मानता है कि मानसिक और शारीरिक

रोगों की जड़ प्रायः आत्मा से आध्यात्मिक विच्छेद में

निहित होती है। अतः उपचार के वल औषधियों और

आहार तक सीमित नहीं रहता, बल्कि उसमें ध्यान,

मंत्रजाप, और आत्म-साक्षात्कार की प्रक्रियाएँ भी शामिल

होती हैं। 

४. वैदिक साहित्य और अनुष्ठानों में आत्मा की

अवधारणा: 

चार वेद—ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, और अथर्ववेद—में

आत्मा का वर्णन उन मंत्रों में मिलता है, जो सर्वव्यापक

आत्मा की स्तुति करते हैं, जिसे पुरुष, हिरण्यगर्भ या ब्रह्म

के  रूप में जाना गया है। 

हालाँकि प्रारंभिक वेद यज्ञों और ब्रह्मांडीय व्यवस्था पर

अधिक कें द्रित हैं, फिर भी आत्मा की आध्यात्मिक खोज

के  बीज वहीं से अंकु रित होते हैं। 

वैदिक अंतर्दृष्टियाँ: 

ऋग्वेद (10.90) — पुरुष सूक्त: 

इसमें ब्रह्मांडीय पुरुष का वर्णन है, जिससे समस्त

सृष्टि उत्पन्न होती है — यही सार्वभौमिक आत्मा है। 

अथर्ववेद (10.8.44): 

 "आत्मैवेदं सर्वम्।" — "यह सब कु छ आत्मा ही है।" 

 यह मंत्र अस्तित्व की अद्वैतता को स्पष्ट करता है। 

 

वैदिक अनुष्ठान: 

यज्ञ: के वल भौतिक फल हेतु नहीं, बल्कि आत्मा की

शुद्धि और परमात्मा से जुड़ने का माध्यम। 

संध्या-वंदन: दैनिक वैदिक कृ त्य जिसमें आत्म-

नमस्कार भी सम्मिलित होता है — यह आंतरिक

आत्मा को अर्पित नमन है। 

मंत्र अभ्यास: 

"सोऽहम्" (मैं वही हूँ) और "अहं ब्रह्मास्मि" जैसे मंत्र

मन को उच्च आत्मा से जोड़ने में सहायक हैं। 

sanatanpravah.org

३६। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



५. आत्मा बनाम जीवात्मा (व्यक्तिगत और

सार्वभौमिक आत्मा): 

वेदांत में एक अत्यंत महत्वपूर्ण भेद किया गया है: 

आत्मा (सार्वभौमिक आत्मा): सभी प्राणियों में

व्याप्त, अविभाज्य और अपरिवर्तनीय चेतना। 

जीवात्मा (वैयक्तिक आत्मा): वह चेतना जो माया के

प्रभाव से स्वयं को शरीर और मन से जोड़ लेती है। 

जब जीवात्मा को यह बोध हो जाता है कि वह परमात्मा

से भिन्न नहीं है, तब मोक्ष (मुक्ति) की प्राप्ति होती है।

अन्यथा वह संसार (जन्म और मृत्यु के  चक्र) में फँ सी

रहती है। 

६. आत्मा का साक्षात्कार: भारतीय जीवन का परम उद्देश्य 

भारतीय दर्शन, विशेषकर सनातन धर्म में, मानव जीवन

का मूल उद्देश्य है — आत्मा का साक्षात्कार और उसका

ब्रह्म से एकत्व। यह बोध ही व्यक्ति को मोक्ष देता है —

दुखों से परे, पुनर्जन्म से मुक्त, शाश्वत आनंद की ओर। 

बोध की चार प्रमुख विधियाँ (भगवद्गीता और

उपनिषदों के  अनुसार): 

1.ज्ञान योग: आत्म-चिंतन और विवेचन — "मैं कौन

हूँ?" 

2.ध्यान योग: मन और अहंकार से ऊपर उठकर आत्मा

से जुड़ाव। 

3.कर्म योग: निःस्वार्थ कर्म द्वारा अंतःकरण की शुद्धि। 

4.भक्ति योग: ईश्वर के  प्रति प्रेमपूर्ण समर्पण — हर

जीव में उसी परम की अनुभूति। 

उपनिषदों की शिक्षा में 'नेति-नेति' (यह नहीं, यह नहीं) के

माध्यम से यह बताया गया है कि आत्मा क्या नहीं है,

ताकि अंत में के वल शुद्ध, स्वप्रकाशित चेतना ही शेष रह

जाए। 

          योग वशिष्ठ और अन्य वैदिक ग्रंथों के  अनुसार,

आत्मा की जगह शरीर और मन को ही अपना स्वरूप

मान लेना ही मूल अज्ञान (अविद्या) है, जो सभी दुखों की

जड़ है। 

मुक्ति तभी मिलती है जब हम सत् (आत्मा) और असत्

(शरीर, मन, अहंकार) के  बीच भेद करने में सक्षम होते हैं। 

"तुम न शरीर हो, न मन। तुम शाश्वत साक्षी हो।" 

— योग वशिष्ठ 

          भारतीय उपनिषद, आयुर्वेद और वैदिक परंपराएँ

आत्मा को कोई मत या विश्वास नहीं मानतीं, बल्कि उसे

अस्तित्व का मूल सत्य कहती हैं, जिसे प्रत्यक्ष अनुभव से

जाना जा सकता है। 

          आत्मा ही वह चेतना है जो सभी अनुभवों में

प्रकाश फै लाती है, जो जन्म और मृत्यु से परे है, और जो

हर प्राणी के  भीतर शाश्वत साक्षी के  रूप में विद्यमान है। 

आत्मा का साक्षात्कार करना ही दुखों के  पार जाना है—

यह स्वयं को पुनः पहचानना और समग्र ब्रह्मांड के  साथ

सामंजस्य स्थापित करना है। 

जैसा कि मुण्डक उपनिषद कहता है: "आत्मा न तो पढ़ाई

से, न बुद्धि से, और न ही बहुत कु छ जानने से प्राप्त होती

है। यह उसी को प्राप्त होती है जो इसकी सच्चे मन से

कामना करता है, जिसे आत्मा स्वयं अपनाती है।" 

sanatanpravah.org

३७। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



आधुनिक युद्ध के  युग में, जब शत्रु अक्सर सुदृढ़ दीवारों
और भूमिगत ठिकानों के  भीतर छिपे होते हैं, तब ऐसे
विशेष शस्त्रों की आवश्यकता होती है जो ज़मीन की
गहराइयों तक जाकर लक्ष्य का नाश कर सकें । इस श्रेणी
का सबसे शक्तिशाली और भयावह अस्त्र है GBU-
57A/B Massive Ordnance Penetrator (MOP)
— एक विशाल, अत्यधिक सटीक और गैर-परमाणु बम,
जिसे गहरे दबे हुए दुश्मन बंकरों और सुविधाओं को ध्वस्त
करने हेतु विकसित किया गया है। 
यह शस्त्र संयुक्त राज्य अमेरिका द्वारा विकसित किया
गया है और यह भूमिगत सैन्य संरचनाओं के  विरुद्ध अब
तक की सबसे अत्याधुनिक और घातक तकनीक का
प्रतिनिधित्व करता है। 

GBU-57A/B MOP: एक परिचय :

GBU-57A/B MOP एक लगभग 30,000 पाउंड
(13,600 किलोग्राम) वजनी बम है जिसे विशेष रूप से
गहराई में स्थित मज़बूत लक्ष्यों — जैसे कि भूमिगत
बंकर, कमांड व कं ट्रोल सेंटर, और शस्त्र भंडारण इकाइयों
— को नष्ट करने के  लिए बनाया गया है। 
यह बम GBU-43/B MOAB ("मदर ऑफ ऑल
बॉम्ब्स") जैसे सतही प्रभाव वाले बमों से भिन्न है। MOP
का उद्देश्य है गहराई में प्रवेश कर स्थानीय संरचनात्मक
विनाश करना — यानी दुश्मन के  सुरक्षिततम अड्डों को भी
नेस्तनाबूद करना। 

विकास पृष्ठभूमि :

इस बम की कल्पना तब की गई जब यह स्पष्ट हुआ कि

कई शत्रु राष्ट्र, जैसे ईरान और उत्तर कोरिया, अपने

परमाणु और बैलिस्टिक मिसाइल प्रतिष्ठानों को गहराई में

छिपाकर रख रहे हैं। 

          अमेरिकी रक्षा विभाग और डिफें स थ्रेट रिडक्शन

एजेंसी (DTRA) ने 2000 के  दशक के  प्रारंभ में इसकी

योजना बनाई। 

विकास की प्रमुख समयरेखा: 

2004-2005: भूमिगत खतरों की आशंका के  आधार

पर प्रारंभिक डिज़ाइन की शुरुआत। 

2007: बोइंग को इसका निर्माण अनुबंध प्राप्त हुआ। 

2012: इसे ऑपरेशनल घोषित किया गया। 

इसके  बाद कई उन्नतियाँ की गईं जिससे इसकी

सटीकता और गहराई में पैठ की क्षमता और बढ़ी। 

          यह बम BLU-109 और BLU-118 जैसे पुराने

बंकर बस्टर बमों के  विकल्प के  रूप में आया, जो गहराई

और विस्फोटक शक्ति में सीमित थे। 

डिज़ाइन एवं संरचना :

MOP को एक विशाल फौलादी भाले की तरह डिज़ाइन

किया गया है, जिससे वह अधिकतम गहराई में घुसकर

विस्फोट कर सके । इसका अधिकांश भार इसकी स्टील

संरचना में कें द्रित है, जो इसे प्रबलित कं क्रीट, पत्थर और

मिट्टी में घुसने की अद्वितीय क्षमता प्रदान करता है। 

अभेद्य को भेदने वाला दुनिया का सबसे शक्तिशाली बंकर भेदी बम :GBU-57A/B 
मैसिव ऑर्डनेंस पेनेट्रेटर (MOP) 

 

sanatanpravah.org

३८। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



प्रमुख संरचनात्मक विशेषताएँ: 

मज़बूत स्टील आवरण: विस्फोट से पहले बंकर की

परतों को भेदने हेतु। 

विलंबित फ्यूज़: अधिकतम गहराई में पहुँचने के  बाद

विस्फोट सुनिश्चित करने हेतु। 

नुकीला अग्र भाग: प्रभाव के  समय प्रतिरोध को कम

करता है, जिससे गहराई में प्रवेश आसान हो। 

GPS आधारित मार्गदर्शन प्रणाली: उच्च-सटीकता

के  लिए, चाहे मौसम कोई भी हो। 

          जब इस बम को अत्यधिक ऊँ चाई से गिराया जाता

है, तो इसका भारी भार और डिज़ाइन इसे अत्यधिक

गतिज बल प्राप्त करने में सक्षम बनाता है, जिससे यह

एक भेदनशील और विस्फोटक अस्त्र दोनों की भूमिका

निभाता है। 

वितरण प्रणाली और भविष्य की रणनीतियाँ :

अपने विशाल आकार के  कारण, GBU-57A/B MOP

(Massive Ordnance Penetrator) को के वल B-2

स्टील्थ बॉम्बर द्वारा ही प्रभावी ढंग से ले जाया जा सकता

है। इसकी स्टील्थ तकनीक इसे दुश्मन के  हवाई क्षेत्र में

बिना पकड़े प्रवेश करने की क्षमता प्रदान करती है,

जिससे यहअत्यधिक संरक्षित भूमिगत ठिकानों पर

चुपचाप और घातक हमले के  लिए आदर्श बन जाता है। 

भविष्य का विस्तार 

          अमेरिकी वायुसेना द्वारा भविष्य के  स्टील्थ

प्लेटफॉर्म जैसे B-21 रेडर में भी MOP के  एकीकरण की

योजना बनाई जा रही है, जिससे इसकी रणनीतिक पहुँच

और भी अधिक प्रभावशाली बन सके गी। 

 

रणनीतिक उद्देश्य और लक्षित संरचनाएँ: 

GBU-57 को उन मिशनों के  लिए तैयार किया गया है

जहाँ पारंपरिक हथियारों का प्रभाव नगण्य होता है। इसके

प्राथमिक लक्ष्यों में शामिल हैं: 

अत्यधिक गहराई में स्थित कमान और नियंत्रण कें द्र 

भूमिगत परमाणु हथियार निर्माण या संग्रहण स्थल 

बैलिस्टिक मिसाइल साइलो 

सुदृढ़ संरचना वाले बंकर 

सुरंग नेटवर्क  एवं भूमिगत सैन्य ठिकाने 

गुप्त हवाई अड्डों के  भूमिगत हैंगर 

 

 

संभावित उपयोग परिदृश्य 

हालाँकि, अब तक MOP को युद्ध में तैनात नहीं किया

गया है। यह एक रणनीतिक निवारक (Deterrent) के

रूप में कार्य करता है—एक अंतिम हथियार जिसे के वल

अत्यंत गंभीर परिस्थितियों में प्रयोग किया जा सकता है। 

इसके  परीक्षण White Sands Missile Range जैसे

स्थलों पर सफलता के  साथ किए गए हैं, और यह पूर्ण

परिचालन स्थिति में है। 

भू-राजनीतिक प्रभाव 

दुष्ट राष्ट्रों पर दबाव: 

ईरान का फोर्डो परमाणु कें द्र और उत्तर कोरिया के

भूमिगत सैन्य अड्डे जैसे ठिकानों को MOP का

संभावित लक्ष्य माना जाता है। इसकी मौजूदगी ही

एक गंभीर चेतावनी है कि कोई भी संरचना "अजेय"

नहीं है। 

रणनीतिक बढ़त: 

MOP अमेरिकी सैन्य शक्ति को एक ऐसी ऊँ चाई पर ले

जाता है जहाँ वर्तमान में कोई अन्य राष्ट्र नहीं पहुँच पाया

है। यह अमेरिका को "अद्वितीय बंकर-भेदी क्षमता" प्रदान

करता है। 

sanatanpravah.org

३९। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



हथियारों की दौड़ का जोखिम: 

रूस और चीन जैसे देश हाइपरसोनिक हथियार या

गहरी प्रतिरोधी संरचनाओं को विकसित कर रहे हैं,

जिससे नई हथियार दौड़ की आशंका बनी रहती है। 

नैतिक और कानूनी दृष्टिकोण :

चूँकि MOP एक गैर-परमाणु हथियार है, यह किसी

भी अंतरराष्ट्रीय संधि का उल्लंघन नहीं करता। परंतु

इसकी अत्यधिक विनाशकारी क्षमता इसे

राजनीतिक रूप से संवेदनशील बना देती है। 

 नागरिक ठिकानों, संरचनात्मक क्षति और क्षेत्रीय

अस्थिरता जैसे मुद्दे इसके  किसी भी उपयोग को

लेकर लगातार बहस का विषय बने रहते हैं। 

सीमाएँ और चुनौतियाँ :

सीमित वितरण विकल्प: के वल B-2 बॉम्बर ही इसे

ले जा सकता है। 

अत्यधिक लागत और संचालन जटिलता 

सतही क्षति का अभाव: यह बम के वल गहरे लक्ष्यों

के  लिए उपयुक्त है, ज़मीनी युद्धक्षेत्र के  लिए नहीं। 

चालाकी से संरक्षित लक्ष्यों को भेदना अब भी एक

चुनौती है। 

 

भविष्य की दिशा: संभावित नवाचार :

लघु संस्करण: लड़ाकू  विमानों द्वारा ले जाने योग्य 

डुअल-वारहेड वर्ज़न या थर्मोबैरिक संस्करण 

ड्रोन-निर्देशित या AI-संचालित बम गिराने की

प्रणाली 

हाइपरसोनिक रॉके ट्स के  साथ एकीकरण 

           GBU-57A/B Massive Ordnance

Penetrator (MOP) के वल एक बम नहीं, बल्कि एक

रणनीतिक संदेश है—कि अमेरिका अब भी अपने शत्रुओं

की सबसे गहरी और संरक्षित परतों तक पहुँच सकता है।

यह शांति में मौन है, पर युद्ध में इसकी गर्जना दुश्मनों की

सबसे मजबूत दीवारों को भी चूर कर सकती है। 

sanatanpravah.org

युद्ध से प्रेरित तकनीकी प्रगति ने अक्सर मानवता को लाभ पहुँचाया है। रडार,

जीपीएस, इंटरनेट और चिकित्सकीय खोज जैसी नवाचार सैन्य आवश्यकताओं से

जन्मे, लेकिन बाद में उन्होंने नागरिक जीवन को बदलकर रख दिया। युद्ध विनाशकारी

होता है, फिर भी इतिहास में इसने विज्ञान, चिकित्सा और संचार में प्रगति को तेज

किया है, जिससे वैश्विक विकास और मानव कल्याण में स्थायी योगदान मिला है।

युद्ध की दोधारी तलवार: विनाश और खोज

४०। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



sanatanpravah.org

४१। वर्षा ऋतु अंक २०२५। सनातन प्रवाह 



“सनातन प्रवाह ट्रस्ट”
ए - 306, ब्रेन एवलॉन,
चिनप्पनहल्ली मेन रोड, 

बेंगलुरु - 560048


